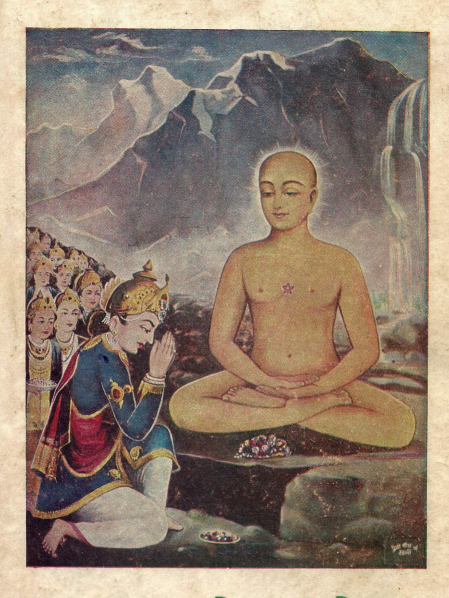


0



A) L

0

AN AN AN

# ભકતામર સ્તોત્ર-વિવેચન [અધ્યાત્મરસભીનું સર્વાંગસુંદર સંકલન]



[શ્રા આદિનાથ જિનેન્દ્રસ્તવન] ભકતામરસ્તોત્ર-વિવેચન

International and internal in

and the chemistry which

આત્મલક્ષી સર્વાંગસુંદર સચિત્ર સંકલન

પ્રવચનકાર : પૂ. શ્રી કાનજીસ્વામી સંકલનકાર : થ્ર. હરિલાલ જૈન સાેનગઢ

\*

િં સ. 1986

વીર સં. ૨૫૧૨]

1 2 4 4 1 4 4 4 4 4 7 5 1



દે ગુરુદ્વે ! ' ભક્તામર-સ્તાત્ર 'માંથી પણ આત્માની સ્વાતુ-ભૂતિના કેવા ભાવા નીકળે છે...તે આપે પ્રવચનદ્વારા ખાલીને મુમુક્ષુભક્તોને આશ્ચર્ય ઉપજાવ્યું છે. ઇદ્રાદિ-દેવા જિનેન્દ્રદેવની કેવી અદ્ભુત ભક્તિ કરે છે-તે તા અમે નજરે નથી જેયું, પરંતુ પ્રવચન વખતે આપના અસંખ્ય પ્રદેશમાં કેવી અદ્ભુત-રામાંચ-કારી જિનભક્તિ ઉલ્લસતી...તે અમે નજરે જેયું છે. અને તે જોઈને જ- '' અસ્હિંતદેવને ચેતનસ્વરૂપે જે આળખે છે તે પાતાના આત્માનું શુદ્ધસ્વરૂપ પણ આળખે છે. ને તેને સમ્યગ્દર્શન થાય છે ''-એ શાસ્ત્રવચન અમને અનુભવગમ્ય થયું છે. આપના તે મહાન ઉપકારની સ્મૃતિપૂર્વ કે ભક્તિથી વંદન કરીએ છીએ. --આપના હરિ



५ नमः श्री ऋषभजिनाय ५

👃 ભક્તિ – ભેટાચું 💧

જો જિ ए ... ભ કિત ભે ટણું... આ છે ભક્તામર સ્તાવનું આત્મલક્ષી વિવેચન-—આમાં ભર્યાં છે મોક્ષને સાધવાનાં મંત્રા ! શ્રીગુરુ-કહાને પ્રવચના દ્વારા જિનેન્દ્રભક્તિનાં આધ્યાત્મિક રહસ્યા આમાં ખુલ્લા કર્યા છે. આપણા જિનેન્દ્ર ભગવાન કેવા છે ને તેમની ભક્તિ-ઉપાસના કઈ રીતે કરાય, તે આ વિવેચનમાં જાણવા મળશે. આ ભક્તામર-સ્તાવ તે ભગવાન ૠપભદ્વની સ્તુતિ છે; તેના ઉપર પ્રવચના કરીને પૂ. શ્રી કાનજી સ્વામીએ જે ગંભીર રહસ્યા ખાલ્યાં છે તેનું આમાં સંકલન છે. વિધવિધ આગમ-યુક્તિ-અનુસવ, તેમજ ભક્તામરને લગતા પઠ જેટલા હિંદી-ગુજરાતી પુસ્તકાનું અવલાકન કરીને આ સંકલન કરવામાં આવ્યું છે; વિવેચનની સાથે દર્રેક શ્લાકને લગતા ભાવવાહી નવીન ચિત્રો પણ આપવામાં આવ્યાં છે. આ રીતે આ પુસ્તકને એક સર્વાંગસુંદર રચના બનાવવાના પ્રયત્ન કરવામાં આવ્યાં છે. આ રીતે આ પુસ્તકને એક સર્વાંગસુંદર રચના બનાવવાના પ્રયત્ન કરવામાં આવ્યા છે. આ રીતે આ પુસ્તકને એક સર્વાંગસુંદર રચના બનાવવાના પ્રયત્ન કરવામાં આવ્યા છે. આ રીતે આ પુસ્તકને અંક સર્વાંગસુંદર રચના બનાવવાના પ્રયત્ન કરવામાં આવ્યા છે. આ રીતે આ ગુસ્તકને અંક

આ સ્તાત્રના રચનાર છે-સુનિરાજ શ્રી માનતું ગસૂરિ. આ સ્તાંત્રના ઉદ્દભવ બાબત જે કથા પ્રચલિત છે તે પરિશિષ્ઠમાં આપેલ છે. આ ઉપરાંત, ભક્તામર-સ્તાત્રના પ્રભાવ બતાવવા માટે તેના ચમત્કારોની અનેક કથાઓ લખાયેલી છે, તે પ્રણ આ પુસ્તકમાં છાપવાના વિચાર હતા, પરંતુ તે કથાઓ કલ્પિત હાેવાથી, અને તેમાં વિશેષ સાર નહીં હાંવાથી, તે વિચાર માંડી વાળ્યા છે. વળી, ભક્તામરના દરેક શ્લાકના યંત્રો તેમજ તેને સાધવાના જાપ્ય-મંત્રો પણ કાેઈ કે લખ્યા છે; આ સંબંધમાં એટલું જ કહેવું બસ થશે કે -તે ળમો જિળાળં વગેરે મંત્રા તા ઘટ્સંદ્રાગમના ચાથા-ખંડ (વેદનાખંડ: પુસ્તક ૯) ના મંગલ સૂત્રા જ છે; તે નમસ્કાસ્ટ્રપ મંગલ સૂત્રા જ આહીં જાપ્યમંત્ર તરીકે ગાઢવી દીધા છે. ભક્તામર-સ્તાત્રનું આ વિવેચન જૈનસાહિત્યમાં એક નવી જ ભાત પાડનારું છે; આમાં સ્તુતિકાર તેમજ પ્રવચનકારના ભાવાને બરાબર ઝીલીને, સ્તુતિકાર-સાધક જવાના આંતરના ઊંડા ભાવા—કે જે વીતરાગી આત્મરસમાં તરબાળ છે, તે ખાલીને સ્પષ્ટ કર્યાં છે. એક પીઠ-સુમ્નુક્મુના શખ્દામાં કહીએ તા ભક્તામર ઉપર સેંકડા પુસ્તકા લખાઈ ને છપાઈ ચુક્રયા છે પણ તેમાં આ પુસ્તક એક અજોડ શ્લિનું છે—કે જે જિજ્ઞાસુ પાઠકાને સીધેસીધું સ્તુત્ય-પરમાત્મા સાથે સંબંધ કરાવે છે; પરમાત્મા એના આંતરમાં વસી જાય છે, ને કેટલેક આંશે સ્તોતા-સ્તુત્ય (સાધક અને સાધ્ય) પચ્ચેતું આંતર ત્રૂટીને એકતા થાય છે. —આ જ છે...અભેદ ભક્તિ અથવા પરમાર્થ-સ્તુતિ ! એકવાર એક સાધુ પુરુષ જિનમંદિરમાં દર્શન કરવા આવ્યા, તેમણે કહ્યું કે મારે ભગવાનના દર્શનમાં વચ્ચે કોઈ આડશ ન હોવી જોઈ એ, ભગવાનના સીધા દર્શન થવા જોઈઓ; તેમ અહીં સાધક-ભક્ત ચિંતવે છે કે સ્તુતિમાં મારી અને ભગવાનની વચ્ચે કોઈ ઇન્દ્રિયોની કે વિભાવની આડશ હોવી ન જોઈ એ; મારા અતીન્દ્રિયચેતનભાવા વડે ભગવાનના સીધા ભેટા કરીને હું તેમની સ્તુતિ કરીશ….ને તેમના જેવા થઈશ. 'વાહ, ધન્ય તમારી સ્તુતિ !'

--આવી સ્તુતિ કરવાનું આપણને પૂ. શ્રી કહાનગુરુએ શીખવ્યું છે. તેઓશ્રીએ સાનગઢની પ્રવચનસભામાં ચૈતન્ય-રસભીનાં આ ભક્તામર-સ્તાત્ર ઉપર વિસ્તૃત પ્રવચના કરીને તેના અધ્યાત્મભાવા ખાદયા છે. આજે સુદીર્જકાળ બાદ તેનું વ્યવસ્થિત અને સર્વાગસુંદર પ્રકાશન થતાં, ઘણા વર્ષાની મારી તેમજ હજારા જિજ્ઞાસુઓની ભાવના પૂરી થાય છે; ગુરુદેવના બાકી રહેલા અનેક સાહિત્ય-કાર્યામાંથી આ એક મહત્ત્વનું પ્રકાશન પૂરું થાય છે. ( છહઠાળા-પ્રવચનાના છએ ભાગાનું ગુજરાતી-પ્રકાશન પણ આ પહેલાં પૂરું થઇ ગયું છે.) આ પુસ્તકના પદ્દ-પદ્દ આપણને શ્રી ગુરુ-કહાનના મહાન ઉપકારાનું સ્મરણ થાય છે.

આ સ્તાત્રની એક વિશેષતા એ છે કે, તે એક દિગ બર-મુનિરાજની રચના હોવા છતાં, સમસ્ત જૈનસમાજ તેને પાતાનું જ સમજીને આદરપૂર્વ ક માને છે; સમસ્ત જેનાનું આ એક સર્વ માન્ય—સર્વ પ્રિય સ્તાત્ર છે ને એક મહાન શાસ્ત્ર જેટલું મનનીય છે. જનાના દરેક સંપ્રદાયમાં આ સ્તાત્ર ઉપર ઘણાય વિવેચના લખાયા છે; પણ તેમાં આ વિવેચનની શૈલિ આંતર્મુ ખી આત્મભાવ જગાડનારી છે.

તાજેતરમાં ( ઈ. સ. ૧૯૮૪-૮૫ માં ) આપણા ચાવીસ તીર્થ કર ભગવ તાનું મહા-પુરાણ અને ભગવતી આરાધના જેવા મહાન ભાગવત શાસ્ત્રાના ગુજરાતી-પ્રકાશન પછી એવું જ સુંદર આ 'ભક્તિશાસ્ત્ર ' પ્રસિદ્ધ થાય છે. આમ તા આમાં ભગવ તના ગુણાનું વર્ણન હાેવાથી આ પણ 'ભાગવત શાસ 'જ છે; આપણે આને 'ભક્તિ અન્વયાગનું ભાગવત ' કહી શકીએ. આવું સંદર 'ભક્તિ-ભેટહાં' સાધમીં-જિજ્ઞાસુઓના હાથમાં સુકતાં મારું અંતર પ્રસન્નતા અનુભવે છે, અને જિનભક્તિના તથા ગુરુ કહાનના મહાન ઉપકારના મંગલ ગીતથી મારું હૃદય ગૂંજી રહ્યું છે. તદ્દપરાંત શ્રી જિનદેવનું સ્વરૂપ સમજાવીને સાચી જિનભક્તિ કરતાં જેમણે શીખવ્યું તે પ. ધર્મમાતાઓના પણ મહાન ઉપકાર છે.

[ 8 ]

હે જિતેન્દ્રદેવ! મારી ચેતનામાં વહેતું આપના ગુણાની ભક્તિનું મંગલ ઝરણું ઝડપથી કેવળગ્રાન-સસુદ્રમાં ભળી જાય - એવી ભાવના ભાવું છું.

સાનગઢ. ૧-૧-૧૯૮૬ --જિનપદસેવક (વીરસ. રપ૧ર માગ. વ. ૮) થ્ય. હરિલાલ જૈન

Ö

ic'



## પરિશિષ્ટ અને બીજાં બે શાસ્ત્ર

ભક્તામર સ્તાત્ર-વિવેચન અને પરિશિષ્ટ પછી આ પુસ્તકના બીજા ભાગમાં કાર્તિ કેયસ્વામી રચિત ખાર વૈરાગ્ય—અનુપ્રેક્ષાઓનું ગુજરાતી ભાષાંતર તેમજ 'ભવ્યાસૃતશતક ' (કન્નડ શાસ્ત્રનું ગુજરાતી ભાષાંતર), આપવામાં આવેલ છે,-તેનું વાંચન પણ જિજ્ઞાસુને આત્મહિતની ઉત્તમ પ્રેરણા આપીને પ્રસન્ન કરશે.



of the men our over the second decourses and

 $\mathcal{O}$ Ö 

# \* सझ्ताभर-स्ते।त्र : अनु क्र भ \*

| ન.  | શ્લાક                | ( <b>au</b>                                           | ાનું |
|-----|----------------------|-------------------------------------------------------|------|
| 2.  | भक्तामरप्रणत         | સમ્યક પ્રણામપૂર્વ'ક સ્તુતિના પ્રાર'ભ                  | 2    |
| २.  | यः संस्तुतः          | ઉત્તમ સ્તવન વડે હું આદિનાથને સ્તવીશ                   | 2    |
| з.  | बुद्धया त्रिनापि     | પ્રભુ પાસે ભાળક જેવા અનીને સ્તુતિ (ચાંદા)             | 25   |
| 8.  | वक्तुं गुणान्        | જિનગુણ સ્તુતિ તે સમુદ્રને તરવા જેવું મહાન हाय         | 23   |
| ч.  | सोहं तथापि           | શક્તિ છે અલ્પ, ભક્તિ છે મહાન (હરણ-સિંહ)               | 25   |
| ş.  | अल्पश्रुतं श्रुतवतां | કાયલના ટહૂકારભક્તના રણકાર                             | 26   |
| 9.  | त्वत् संस्तवेन       | સર્વજ્ઞસૂર્ય'ની સ્તુતિવડે માહાંધકારના નાશ             | 32   |
| ٤.  | मत्वेति नाथ          | પ્રભુના સાન્નિધ્યને લીધે સ્તાત્રની ને જ્ઞાનની શાભા    | 35   |
| e.  | आस्तां तव            | પ્રભુના ગુણની કથાથી પણ પાષાના નાશ                     | 36   |
| 20. | नात्यद्भुतं          | પરમાત્માની સેવાનું ફળ પરમાત્મપદની પ્રાપ્તિ            | 82   |
| 22. | हब्द्वा भवन्तम्      | પ્રભુદર્શકનથી પરમ દ્રષ્તિ; હવે બીજે મન નહીં લાગ       | 88   |
| १२. | यैः शांतरागरुचिभिः   | . શાંત આત્મા, શાંત શરીર; બંનેનું ઉત્કૃષ્ટપછું         | 83   |
| 23. | वक्त्रं क्व ते       | પ્રભુની પ્રશાંતસુદ્રા ચંદ્રની ઉપમાથી પણ પાર           | 42   |
| 28. | सम्पूर्ण मंडल        | જિનગુણ-મહિમાના ત્રણલાેકમાં ફેલાવ                      | 48   |
| ٩५. | चित्रं किमत्र        | પ્રભુની અચલ નિર્વિકારતા ને વીતરાગતા                   | 49   |
| 25. | निर्धूम-वर्ति        | અદ્ભુત કેવળજ્ઞાન-દીવડા                                | 50   |
| 29. | नास्तं कदाचिद्       | સૂર્ય કરતાંય તેજસ્વી જ્ઞાનભાનુ                        | . 83 |
| 21. | नित्योद्यं           | ચંદ્ર કરતાંય સુશાભિત જ્ઞાનચંદ્ર                       | 44   |
| 22. | किं शर्वरीषु         | દેહનું દિવ્યતેજ; આત્માનું અતીન્દ્રિય તેજ              | SP   |
| २०. | ज्ञानं यथा स्वयि     | કર્યા મણિ, કયાં કાચ ? કર્યા સવઈજ્ઞદેવ, કર્યા કદ્દેવ ? | 199  |
| २१. | मन्ये वरं हरि        | હવે સર્વગ્ર સિવાય કાઈ ચિત્ત હરી શકે નહિ               | 102  |
| २२. | स्त्रीणां शतानि      | અદિ્લીય પુત્રઅદ્વિતીય માતા                            | 195  |
| 23. | त्वां आमनंति         | ગુણવાચક નામા હારા સ્તુતિ (પરમપુરુષ વગે:)              | 101  |
| 28. | त्वां अव्यबं         | ગુણુવાચક નામા દ્વારા સ્તુતિ (અવ્યય વગેરે)             | 19   |
| રપ. | 9                    | ગુણવાચક નામા કારા સ્તુતિ (બુદ્ધ વગેરે)                | 14   |
| 23. | तुभ्यं नमः           | અહાે દેવ! આપને નમસ્કારનમસ્કારનમસ્કાર                  | 12   |
| २७. | को विस्मयोत्र        | પ્રભુ સર્વ' ગુણસમ્પન્ન; દાષના અત્યંત અભાવ             | . 60 |

## [ < ]

## અષ્ટપ્રાતિહાર્ય –વણ<sup>૯</sup>ન

| २८.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | उच्चै: अशोकतरु     | ૧. અશાકવૃક્ષની છાયામાં તેજસ્વી ભગવાન      | 2.51 |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------|-------------------------------------------|------|
| 45.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | सिंहासने मणिमयुख   | २. २(नसिंखासनथी व्यक्षिग्त लगवान          |      |
| 32.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | कुन्दावदात चल-चामर | 3. ચામર કહે છે: પ્રભ પાસે નગા ઉગ્ર પર પાસ | 0.00 |
| 31.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | छत्रत्रय तव विभाति | 8. છત્રત્રય સચવે છે-રાતત્રયત કળ           | 0    |
| 34.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | गभारतार रत्रपूरत   | પ. દુદું લી વાજા વડે ધર્મ રાજાના જયજયકાર  | ant  |
| 33.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | मदार सुन्द्र       | ક. પુષ્પવૃષ્ટ જોતાં ભવ્યજવની પ્રસન્તતા.   | 201  |
| 38.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | शुंभत् प्रभावल्य   | ૭. ભામંડળમાં દેખાય છે ભવ્યને માક્ષમંડળ    |      |
| 34.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | स्वगीपवर्ग         | ८. โรจนะนุโกมิ ธิพเงนเ-มิกานพุฒิคา        | 110  |
| 35.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | उन्निद्र हेम       | પ્રભુપ્રતાપે આકાશમાં ખીલ્યા કૂલ-બગીચા     | 112  |
| and the second s | इत्थं यथा तब       | โหส-พย์ นเมิ เรลิ มามา เมล ม              | ११५  |
| 4                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | Tell and and the   | જિન-સૂર્ય પાસે કુદ્દેવા ઝાંખા લોગ છ       | 196  |

જેના આંતરમાં ભગવાન બિરાજે.....એને ભય કેવા? (નવ શ્લાક)

| 36. | इच्योतन्मदा                 | ૧. જિનભક્તને હાથીના ભય નથી          | 272    |
|-----|-----------------------------|-------------------------------------|--------|
| 32. | भिन्नेभ कुंम                | ર. જિનભક્તને સિંહના ભય નથી          | 292    |
| 80. | कल्पांत काल                 | ૩. જિનભક્તને અગ્નિને ભય નથી         | 144    |
| 85. | रकतेक्षणं                   | ૪. જિનભક્તને કાળા સર્પના ભય નથી     | 121.70 |
| 85. | वल्गत् तुरंग                | પ. જિનભક્તને શત્રુસેનાના ભય નથી     | 232    |
| 83. | कुंताम भेन्न                | ક. જિનભક્તને યુદ્ધભૂમિના ભય નથી     | 234    |
| 88. | अंमोनिधौ                    | ૭. જિનભક્તને તાફાની સમુદ્રના ભય નથી | 230    |
| 84. | डद्भूत भीषण                 | ૮. જિનભક્તને ભીષણ રાેગના ભય નથી     | 236    |
| 83. | आषाद्कंठ                    | ૯. જિનભક્તને એડીના અંધનના ભય નથી    | 585    |
| 89. | मत्तद्विपेन्द्              | जिनलार्थने सन् प्रहारना लयते। भाषान | 283    |
| 86. | स्तोत्रस्त्रजं तव जिनेन्द्र | ઉત્તમ ફળપૂર્વ ક સ્તાત્રના ઉપસંહાર   | 283    |
|     |                             | 1 and 11 and 11 and 10 and 10       | 886    |

પરમાત્માના ભક્ત પાતે પરમાત્મા વ્યની જાય છે.

પરિશિષ્ટ ( ભક્તામરસ્તાત્રની રચનાના ઇતિહાસ વગેરે )..... ૧૫૦ \* કાર્તિ કેયસ્વામી રચિત દ્વાદશ–અનુપ્રેક્ષ ( ગુજરાતી અનુવાદ ) પૃ. ૧ થી પદ્ \* ભવ્યાસ્ટત–શવક ( કન્નડશાસ્ત્રના ગુજરાતી અનુવાદ ) પૃ. ૧ થી ૧૬

## म સર્वज्ञदेवनी साथी ભક્તિनुं ફળ म



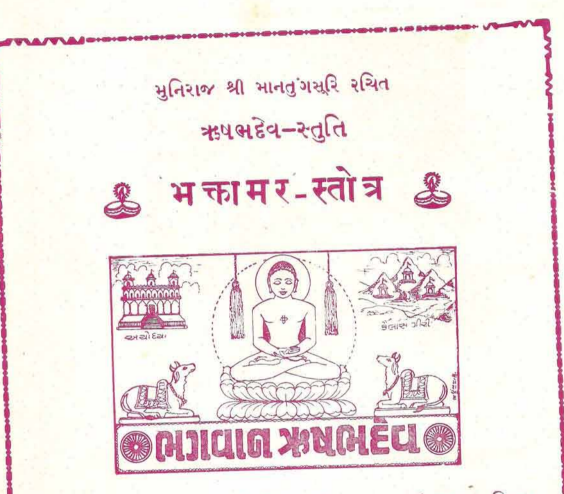


'હે દેવ ! આપનું પરમ શાંત-વીતરાગ-સર્વજ્ઞ રૂપ દેખ્યા પછી અમારું ચિત્ત બીજે કચાંય લાગતું નથી; રાગથી પાર આપના જેવું સર્વજ્ઞસ્વરૂપ....તેમાં જ અમારું ચિત્ત લાગ્યું છે. તેને સાધીને અમેય આપના જેવા પરમાત્મા થશું.'

—આવા ઉત્તમ ભક્તિભાવપૂર્વ ક શ્રી ગુરુકહાન કહે છે કે જૈનધર્મમાં જ આ એક ખાસ વિશિષ્ટતા છે કે તેમાં સર્વ ગ્રસ્વામીના સેવક, સદાય સેવક જ નથી રહેતા પરંતુ યાડા કાળમાં તે પાતે પણ કેવળગ્ઞાનાદિ વૈભવ પ્રગટ કરીને પરમાત્મા બની જાય છે. પરમાત્માની ઉપાસના કરનારતું લક્ષ પાતે પરમાત્મા બનવાતું છે, એટલે પાતામાં પરમાત્મસ્વભાવ છે તેના સ્વીકાર કરીને તેની અંતર ગ ઉપાસના વડે તે પણ પરમાત્મ-પદને સાધી હયે છે...ભક્ત પાતે ભગવાન બની જાય છે.

--આ છે સર્વજ્ઞદેવની સાચી ભક્તિનું ફળ !

0.



ભગવાન ૠષભદેવ...જાણે કે અત્યારે સમવસરણમાં સાક્ષાત્ બિરાજી રહ્યા હેાય, દેવ-દેવેન્દ્રો આવીને પ્રભુના ચરણેામાં ભક્તિથી મસ્તક ઝુકાવતા હેાય, તે તે પ્રભુની સન્મુખ પાતે પણ ભાવભીની સ્તુતિ કરતા હેાય; —ઐવી રીતે પરમાત્માને પાતાના જ્ઞાનમાં સાક્ષાત કરીને શ્રી માનતુંગ મુનિરાજ આ સ્તુતિના પ્રારંભ કરે છે :—





## સમ્યક્ પણામપૂર્વક સ્તુતિના પારંભ



ભક્તામર લચિત તાજમણિ પ્રભાના' 🛣 ઉદ્યોતકાર, હર પાપતમા જથાના; આધારરૂપ ભવસાગરનાં જનાને, એવા યુગાદિ પ્રભુ પાદયુગે નમીને;

કીધી સ્તુતિ સકલ શાસ્ત્રજ તત્ત્વણાધે-પામેલ વ્યુદ્ધિ પડુથી સુરલાેકનાથ; ત્રલાેક ચિત્તહર ચારુ ઉદાર સ્તાત્રે, હુ એ ખરે સ્તવીશ આદિ જિનેન્દ્રને તે.

भक्तामरप्रणतमौलिमणिप्रभाणाम् उद्योतकं दलितपापतमोवितानम् । सम्यक् प्रणम्य जिनपादयुगं युगादौ आलम्बनं भवजले पततां जनानाम् ।।

यः संस्तुतः सकलवाङ्मय तत्त्वबोधात् उद्भूतबुद्धिपटुभिः सुरलोकनार्थः । स्तोत्रैजंगत्त्रितयचित्तहरैरुदारैः स्तोष्ये किलाहमपि तं प्रथमं जिनेन्द्रम् ।

સ્તુતિકાર શ્રી માનતુંગ મુનિરાજ કહે છે કે હું તે પ્રથમ જિનેન્દ્ર શ્રી ઋષભદેવનું સ્તવન કરીશ,-જેમના ચરણેામાં मक्त-अमर એટલે ભક્તિવ ત દેવા પાતાના મુગટ નમાવી રહ્યા છે. તે દેવાના મુગટના મણિની જે પ્રભા તેના ઉદ્યોત કરનારા, પાપ--તિમિરના સમૂહને હરનારા અને ભવસાગરમાં ડૂબતા જનાને તરવા માટે ધર્મચુગની આદિમાં भक्तमर प्रणत…यः संस्तुतः ] [२] [भक्तमर-स्तोत्र આલ'બનરૂપ એવા પ્રથમ જિનેન્દ્રના પાદચુગમાં 'સમ્યક્ ભાવે' નમસ્કાર કરીને હુ' તેમની સ્તુતિ કરીશ.

હું જેમની સ્તુતિ કરું છું તે જિનેન્દ્રદેવની સ્તુતિ માટા માટા પુરુષોએ પણ કરી છે. સકલશાસ્ત્રના ગ્રાનવડે જેમની બુદ્ધિ ઉદ્દભટ–પારંગત છે એવા કુશળ ઇન્દ્રીએ, ત્રણ્લેાકનું ચિત્ત પ્રસન્ન કરે એવા સુંદર–ઉત્તમ સ્તાત્રવડે જેમની સ્તુતિ કરી છે એવા આદિ જિનેન્દ્રને હું પણ આ ઉત્તમ સ્તાત્ર વડે સ્તવીશ. સ્તુત્ય એવા ઇબ્ટિદેવ પરમ શ્રેબ્ડ વીતરાગ સર્વગ્ન છે તા તેમના ગુણની સ્તુતિ પણ શ્રેબ્ડ જ હોય ને !

આ ભરતક્ષેત્રમાં ગત ચાવીસીના અ'તિમ તીથ' કરના માક્ષગમન બાદ ૧૮ કોડાકોડી સાગરાપમના અ'તરે આ ચાવીસીમાં ભગવાન ઝહબ દેવ પહેલા તીર્થ' કર થયા, તેમણે આ શુગમાં ધર્મની શરૂઆત કરી; ભવસાગરથી તરવાના ઉપાય બતાવીને તેમણે આ ભરતક્ષેત્રમાં ધર્મ શુગના પ્રાર'ભ કર્યો. દિવ્યધ્વનિ વડે વીતરાગતા અને સર્વ જ્ઞતાના માર્ગ પુલ્લા કરીને અનેક જીવાને માક્ષમાર્ગમાં લગાડવા ને ભવસાગરથી તાર્યા. આ રીતે ધર્મ શુગના પ્રણેતા એવા શ્રી આદિનાથ જિનેન્દ્રના ચરણામાં નમસ્કાર કરીને સ્તુતિના પ્રાર'ભ કરું છું – આમ કહીને માનતુંગમુનિરાજે સ્તુતિમાં જિનેન્દ્રમહિમાના અદ્ભુત ધાધ વહેવડાવ્યા છે.

હે પ્રભાે! ભક્તિભરેલા ચિત્તથી ઈન્દ્રાદિ ભક્ત દેવા જ્યારે આપના ચરણામાં નમે છે ત્યારે આપના નખની પ્રભાવડે એ દેવાના મુગટના મણિ ઝળહળી ઊઠે છે. અહા! ઇન્દ્રના મુગટમણિના દિવ્ય તેજ કરતાંય આપના એક નખની પ્રમા વધી જાય. તીર્થ'કરના રૂપની દિવ્યતાની શી વાત !-ઇંદ્રનું રૂપ પણ જેની પાસે ઝાંખુ પડી જાય, એવું તા એમના દેહનું રૂપ !-- ત્યાં આત્માના અતીન્દ્રિય રૂપની તા વાત જ શી કરવી ? કેવળજ્ઞાન ખીલી ગયું તેના મહિમાની શી વાત ? જુઓ, આ સર્વજ્ઞની સ્તુતિમાં જિનગુણચિંતનની સાથે સાથે આત્માના મહિમા ઘૂંટાતા જાય છે, તે ખરી સ્તુતિ છે, તેના જ ખરા લાભ છે.

પ્રભા! દેવેન્દ્રના સુગટના મહિમા અમને નથી ભાસતા, અમને તા આપના નખની પ્રભાના મહિમા ભાસે છે. હે નાથ! આપના ચરણની દિવ્યપ્રભા પાસે ઇન્દ્રના સુગટમણુ અમને ઝાંખા લાગે છે. આપના આત્મા ચૈતન્યપ્રભાથી ઝળકી ઊઠવો છે તેની ઝાંઈ જાણુ નખમાંથી પણ ઊઠી રહી હાય, એવા દિવ્ય ચમકારથી આપના નખના પ્રસા ઝળકી રહી છે, ને તે નખના પ્રકાશ ઇન્દ્રના સુગટના મણુ ઉપર પડે છે તેથી તે મણુ શાભી રહ્યો છે. જુઓ, ઇન્દ્રના સુગટમણિના પ્રકાશ ભગવાનના નખ ઉપર પડે છે એમ ન કહ્યું પણ ભગવાનના નખના પ્રકાશ ઇન્દ્રના સુગટ લપર પડે છે એમ કહીને ઈન્દ્રના સુગટ કરતાં ભગવાનના ચરણની મહત્તા ખતાવી. હે નાથ! ઇંદ્રના સુગટ પણ આપના ચરણમાં નમે છે તેથી જ શાભે છે.

સૌધર્મ-દ્ર પાસે ૩૨ લાખ દેવવિમાનની ઋદિ છે; પણુ ભગવાનની સ્તુતિ કરતાં તે કહે છે કે હે પ્રભાે! કેવળજ્ઞાનમય આપની દિવ્ય ચૈતન્યઋદિ પાસે અમારી આ પુણ્યના ( 3 ] [ भक्तामर प्रणत....यः संस्कृतः

ઋદિની કાંઇ કિંમત નથી. નાથ! ધમીંને પૂજ્ય ને આદરણીય તેા આ ચૈતન્ય સદિ જ છે. આમ સ્તુતિકાર પુષ્ટય અને ધર્મ વચ્ચેનું અંતર પાડીને સ્તુતિ કરે છે. જેના હુદયમાં પુષ્યના વૈભવનું અહુમાન હાેય તેને વીતરાગી ચૈતન્યૠહિ પ્રત્યે ખરી ભક્તિ ઉલ્લસે નહિ ને એનું ખરૂં બહુમાન જાગે નહિ. અને જેને વીતરાગી કેવળજ્ઞાનનું બહુમાન જાગ્યું તેને રાગનું કે રાગના ફળનું ખહુમાન હાેય નહિ. રાગ અને વીતરાગતા ( અર્થાત્ પુષ્ટય અને ધર્મ) એ બે ચીજ જ જુદી છે, બંનેનુ' બહુમાન એક સાથે રહી શકે નહિ.

હે ભગવાન્ ! ભક્ત દેવાે આપના ચરણામાં નમે છે, દેવાના સ્વામી એવા ઇન્દ્રો પણ આપના જ ચરણેાને લક્તિથી નમે છે ને આપની સર્વજ્ઞતાનું બહુમાન કરે છે, તેથી અમે એમ સમજીએ છીએ કે, રાગના ફળરૂપ ઈન્દ્રપદ કરતાં વીતરાગતાથી મળતું સર્વત્ત્રપદ જગતમાં શ્રેષ્ડ અને આદરણીય છે. ચૈતન્યની ઉત્કૃષ્ટ વીતરાગપદવી પાસે જગતના બધાય પદ તૂચ્છ ભાસે છે. અહા ! સર્વગ્રતાની અચિંત્ય સહિ પાસે ઇન્દ્રની ઝહિ પણ તરણાં જેવી તૂચ્છ છે. જગતમાં ઉત્તમ પુષ્ટયવ'ત એવા ઇન્દ્રો પણ તીર્થ'કરના અને વીતરાગી સ'તસુનિના ચરણામાં આદરથી મસ્તક ઝૂકાવે છે ને એ દશાની ભાવના ભાવે છે, તે એમ પ્રસિદ્ધ કરે છે કે પુષ્ય કરતાં પવિત્રતા પૂજ્ય છે, આદરણીય છે. ઇન્દ્ર પાતે સમકિતી છે, તેને પાતાને રાગની–પુષ્ટયની કે તેના ફળની રુ.ચ નથી. જેને પુષ્ટયની રુ.ચ હેાય તેને ઊંચા પુષ્ટય બંધાય નહિ ને તે ઇન્દ્રપદ પામે નહીં. રાગનાે નકાર કરીને ચૈતન્યની સાધના કરતાં કરતાં વચ્ચે એવા ઊંચા પુષ્ય બંધાઈ ગયા ને ઈન્દ્રપદ મળ્યું. તે ઈન્દ્રની પુષ્યૠદિ અપાર છે; તે કહે છે: હે નાથ ! અમારી આ ઋહિ ઉત્કૃષ્ટ નહિ પણ આપની ચૈતન્યૠહિ જ ઉત્કૃષ્ટ છે; સુખ હાેચ તાે તે ચૈતન્યઋદિમાં જ છે, આ બાહ્યઋદિમાં કિંચિત્ સુખ નથી. પ્રભાે! અમારા હુદયમાં આપની ચૈતન્યૠહિ વસી છે, એની જ અમે સ્તુતિ કરીએ છીએ, એને જ અમે વંદન કરીએ છીએ ને એનું જ અમે ધ્યાન ધરીએ છીએ. પ્રભાે! અમારું મસ્તક આપના ચરેણમાં નમ્યું તે નમ્યું, તે હવે બીજાને કાેઈ કાળે નહીં નમે. આપની લક્તિના અવલ ંબનના અળવડે અમે ભવસાગરને તરી જાશું, એટલે કે વીતરાગભાવના ઘાેલનવડે રાગને તાેડીને સર્વજ્ઞતાને પામશુ. આપની ભક્તિ કરીને અમેચ આપના જેવા થઈશુ.

ભગવાન જેવે। ભાવ પાતામાં પ્રગટ કરવા તે જ ભગવાનની પરમાર્થસ્તુતિ છે. દેહાદિથી ભિન્ન ચિદાનંદસ્વભાવને જાણવા એટલે કે સમ્યગ્દર્શન પ્રગટ કરવું તે અહેંત-દેવની પહેલી પરમાર્થ સ્તુતિ છે-એ વાત કુંદકુંદાચાર્યદેવે સમયસારની ૩૧ મી ગાથામાં અલૌકિક રીતે સમજાવી છે. આવી નિશ્ચયસ્તુ તિની સાથે જે વ્યવહારસ્તુતિ હાેય તે પણ અલૌકિક હાેય છે. અહા, જેણે ચૈતન્યની પરમાત્મદશા સાધવી છે તેને, તે દશાને સાધી ચૂકેલા ને સાધી રહેલા જીવા પ્રત્યે (એટલે કે દેવ-ગુરુ પ્રત્યે) અતિશય પ્રમાદ ભક્તિ ને ખહુમાન ઉલ્લસે છે. નિયમસારમાં શ્રી પદ્મન'દીસ્વામી કહે છે કે-

भवभयभेदिनि भगवति भवतः कि भक्तिरत्र न शमस्ति । तर्हि भवाम्बुधिमध्य ग्राहमुखान्तर्गतो भवसि ॥ १२ ॥



અરે જીવ! ભવભયને ભેઠનારા આ ભગવાન પ્રત્યે શું તને ભક્તિ નથી ? જો નથી તાે તું ભવસમુદ્રની મધ્યમાં રહેલા મગરના મુખમાં છેા. અહીં તાે કહે છે કે હે નાથ ! આ યુગની આદિમાં, ભવ્યજીવાને ભવસાગરથી તરવા માટે આપ જહાજ સમાન છેા. આપતું આલ'બન લઈને, એટલે પરમાથે સર્વજ્ઞસ્વભાવતું અવલ'બન લઈને અમે આ ભવસમુદ્રને તરી જશું.

માનતુંગસ્વામીએ આ સ્તુતિમાં અલૌકિક ભાવેા ભર્યા છે. આમ તા આ સ્તુતિ ઋષભ-દેવ ભગવાનને સંખાધીને કરી છે, પરંતુ બધાય તીર્થ કર ભગવ તાને તે લાગુ પડે છે. ગુણુ અપેક્ષા એ એક તીર્થ કરની સ્તુતિમાં અનંતા તીર્થ કરની સ્તુતિ સમાઈ જાય છે. જિન-ગુણુસ્તવન દ્વારા જેણે જ્ઞાન અને રાગ વચ્ચે ભેદજ્ઞાન કરીને સર્વ જ્ઞસ્વભાવના વિશ્વાસ કર્યો તે જીવ તે સ્વભાવના લાલનવડે કેવળજ્ઞાન પ્રગટ કરીને સિદ્ધપદ જરૂર પામશે.

' યक्तामर' તેમાં ભક્ત અને અમર એવા બે શબ્દની સંધિ છે; અમર એટલે દેવ; ઇન્દ્રાદિ દેવેાનું આયુષ્ય બહુ લાંબુ (અસંખ્ય વર્ષોનું) હાેય છે એટલે તેમને અમર કહેવાય છે; જો કે ત્યાં પણ પાછું મરણ તા ઊભું જ છે. આ મનુષ્યાં તથા તિર્ય'ચા રહે છે તે મધ્યલાક છે; ઉપર ઊધ્વ'લાકમાં સૌધર્મ વગેરે ૧૬ સ્વર્ગ છે. તેની ઉપર નવ ગ્રૈવેયક, પાંચ અનુદિશ તથા પાંચ અનુત્તર વિમાના (સર્વાર્થસિદ્ધિ વગેરે) છે, તેમાં અસ'ખ્ય દેવા રહે છે. સર્વાર્થસિદ્ધિમાં સંખ્યાત દેવા છે તે બધાય એકાવતારી છે એટલે ત્યાંથી સીધા મનુષ્ય-ભવ પામીને તે જ ભવે માક્ષ પામશે. સ્વર્ગની ઊંચી પદવી તેમજ ઇન્દ્રાદિ પદવી જિનેન્દ્ર-દેવના ભક્તો જ પામે છે, બીજાને તેવી ઊંચી પદવીને યાગ્ય પુષ્ટય હોતાં નથી. સ્વર્ગના

[ १-२ भक्तामर प्रणत.. यः संस्तुतः

### भक्तामर-स्तोत्र ]

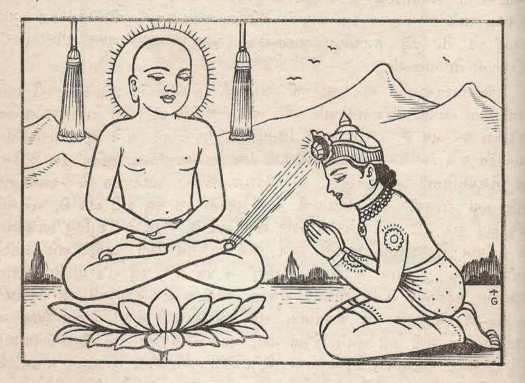
દેવ નજરે દેખાય ત્યાં સાધારણ અજ્ઞાની તા અંબાઇ બાય, તેને એમ જ લાગે કે બાણે લગવાને દર્શન દીધાં પણ ભાઈ, સ્વર્ગનું દેવપણું એ કાંઇ આ ઝાર્ચાની વાત નથી. સ્વર્ગના એ પુષ્ટ્યના પૂતળાં પણ સર્વજ્ઞ પરમાત્માના ચરણોમાં અત્યંત ભક્તિથી નમી પડે છે, ને લગવાનના નખની પ્રભાથી એનાં સુગટનાં મણિ ઝળકી ઊઠે છે. અહીં આચાર્ય કહે છે કે ઇન્દ્રને મણિરત્નાથી ઝગઝગતા જે આવા સુગટ મળ્યા તે હે જિનેન્દ્ર ! આપના ચરણની ભક્તિના પ્રતાપે જ મળ્યા છે. જેને જિનેન્દ્રદેવના ચરણની ભક્તિ નથી તેને ઇન્દ્રપદ હોતું નથી; એ તા ભવસાગરની વચ્ચે મગરના મોઢામાં પડેલા છે. આમાં તીર્થંકરને ઉત્તમ પવિત્રતા સાથે ઉત્તમ પુષ્ટ્ય કેવા હોય છે તેની પણ સંધિ બતાવી. તીર્થંકરને પણ રાગાદિ થવાનું કહે તા તેણે ભગવાનનું બાહ્યસ્વરૂપ (પુષ્ટય) પણ ઓળખ્યું નથી; અંતર'ગ પવિત્રતાની તા વાત શી !

वीतरागस्वलावना लान सહितनी आ अलीडिंड स्तुति छे. प्रले। ! आपनी स्तुति કરતાં-કરતાં આપની સર્વજ્ઞતાને અમે જ્યાં પ્રતીતમાં લઈએ છીએ ત્યાં તા મિચ્ચાત્વાદિના ટ્રકડેટ્રકડા થઈ જાય છે, પાપનાે સમૂહ છિ નભિન્ન થઈને દૂર ભાગે છે; અમારી ચેતના આનંદિત થાય છે ને ઉપદ્રવા શાંત થઈ જાય છે.—આવું આ સ્તુતિનું કળ છે કેમકે આ નિશ્ચયસહિતની વ્યવહારસ્તુતિ છે. વીતરાગસ્વભાવના દ્યાલનપૂર્વક જિનેન્દ્રભગવાનની ભક્તિ જ્યાં ઊલ્લસી ત્યાં પવિત્રતાની સાથે પુષ્ટયનાે રસ પણુ વધી જાય છે, અને તેને લીધે કાેઈ વાર બેડી તૂટવી વગેરે ચમત્કાર બની જાય છે, એટલે તેને સ્તૃતિન ફળ કહેવાય છે. વર્તમાન તે પ્રકારના પુષ્ટયના ચાંગ હાેય તા તેમ અની જાય, અને કાેઇકને વર્તમાન તેવા પુષ્યયોગ ન હાેચ તાે એવું ન પણ અને, પણ અંદરમાં તા વીતરાગ-સ્વભાવના બહમાનથી ને જિનભક્તિથી પવિત્રતા વધતી જ જાય ને પુષ્ટયના રસ પણ વધતા જ જાય-એ નિયમ છે. પણ ભગવાનના ભક્ત કહે છે કે હે નાથ ! પુણ્યના ફળમાં આ દેવાંદિની ૠહિ મળી તેની અમને કિંમત નથી, આપે જે સર્વગ્રતા અને વીતરાગભાવ પ્રગટ કર્યો તે અજોડ મહિમાવત છે, જગતમાં એના જોટા નથી; એના જ અમને મહિમા છે. તેથી અમે આપને જ નમીએ છીએ ને આપના જ ગુણગાન ગાઈએ છીએ. આપના ગુણ-ગાન ગાતાંગાતાં વચ્ચે પુષ્ય તે। એક દાસની જેમ આવીને ઊભા રહેશે, પણ તેને અમે નમતા નથી; તેની તરફ અમારા ઝૂકાવ નથી, અમારા ઝૂકાવ આપના જેવા વીતરાગ सर्व जस्वलाव तरह ज छे.

ન્તુઓ, આ ભગવાનના ભક્ત ! આવા ભાવચી ભગવાનની ભક્તિ કરવા જે ઊભાે થયા તેની ભક્તિના ર'ગમાં ભ'ગ પડે નહિ. વીતરાગસ્વભાવને બૂલીને વચ્ચે રાગને તે કઠી આદરે નહિ; બહારમાં લક્ષ જાય તાે વીતરાગ અહે'તદેવનાે આદર, ને અંદરમાં લક્ષ જાય તાે વીતરાગ આત્મસ્વભાવના અનુભવ; એનાથી વિરુદ્ધ બીજા કાેઈને તે આદરે નહિ; એટલે હવે વીતરાગસ્વભાવના આદરથી રાગને તાેડીને વીતરાગ થયે જ છૂટકાે. १-२ भक्तामर प्रगत...यः संस्तुतः ] ( इ )

અહા, કેવળગ્રાનના અનંત પ્રકાશથી ખીલેલી પ્રભુની ગ્રાનપ્રભાની તા શી વાત, પર તીર્થ'કર ભગવાનના સમવસરણની શાભા, અને એમના દેહની શાભાય કાઈ દિવ્ય-અદ્દ હાય છે. ઈન્દ્રના મુગટ કરતાં જેના નખની પ્રભા વધે-એના સર્વાંગ રૂપની શી વાત ! અ એ ભગવાનના અહીં નમૂના નથી એટલે શી રીતે બતાવવુ ? વિદેહક્ષેત્રમાં તા અત્ય સાક્ષાત સીમ'ધરનાથ વગેરે તીર્થ'કરા બિરાજી રહ્યા છે. એ ભગવાનના દિવ્ય દેદાર નજરે જોયા હાય-એને ખ્યાલ આવે. અહા, પ્રભા ! તારા નખની પ્રભાવડે ઈન્દ્રના મુચ્ય અગમગે, અને તારી ગ્રાનપ્રભા વડે તા સમસ્ત લાકાલાક અળકે.-તારા મહિમાની શી વાત

सक्तामर-स्तेज



ભગવાનના નખ, વચ્ચેથી ગોળાકાર જેવા જરાક ઉપસેલા, બંને બાજી ઢળતા, વચ્ચે સહેજ લાલાશની ઝાંઈવાળા, ઝગમગ થતા હાંચ ને એમાંથી રંગબેરંગી કિરણેા છુટતા હાય. ચારકાર એની પ્રભા કેલાતી હાય.-જ્યારે ઈન્દ્ર નમસ્કાર કરે ત્યારે એના મુગટત પ્રતિબિંબ ભગવાનના નખમાં પડે, અને એ નખનાં કિરણેા મુગટના મણિ ઉપર પડે એટલે મૈઘધનુષ જેવી રંગબેરંગી ઝાંઈથી તે ઝળકી ઊંઠે. આમાં સ્તુતિકાર કહે છે કે હે પ્રભા ! અમને જગતના મણિ-મુગટના મહિમા નથા ભાસતા; આપના ચરણની ભક્તિ પાસે મણિ-મુગટ અમને ઝાંખા લાગે છે. જગતના વૈભવ અમને વહાલા નથી, અમને તા આપનાં ચરણાની ભક્તિ જ વહાલી છે. ( ७) [ १-२ भक्तामर प्रणत...यः संस्तुतः

भक्तामर-स्तोत्र ]

જુએા, અંતરમાં સર્વદ્ર માદને સાધતાં સાધતાં સાધક સ'તાને ભગવાન પ્રત્યે ભક્તિના પ્રેમ ઉલ્લસ્યા છે. જેમ સ'સારમાં પુત્રના લગ્ન વખતે જેને તે જાતના પ્રેમ છે તે કેવા ગાણાં ગાય છે ? 'મે' તા થાળ ભર્ચા રે શગ માતીએ, આંગણે હાથી ઝૂલે અને મારે સાના-સમા રે સૂરજ ઊગીયા '-એમ પ્રેમથી ને ઉમ'ગથી ગાય છે, ભલે ઘરમાં એમાંતુ' એક્કેય ન હાય, ઘરમાં સાચુ' એક માતી પણ ન હાય ને હાથી બાંધવા જેટલી જગ્યા પણ ન હાય, છતાં ત્યાં તા ખાટા વખાણ કરીને ગાય છે; અને અહીં તા ભગવાનમાં જે ગુણા વિદ્યમાન છે તેના સાચાં વખાણ છે; ભગવાનમાં સર્વદ્યતા, વીતરાગતા વગેરે જે ગુણા પ્રગટથા છે તેની લગની લગાડીને, પરમ પ્રેમથી ભક્ત તેનાં ગાણાં ગાય છે; પાતાને તે ગુણુ ગાઢથા છે ને પાતામાં તેવા ગુણા પ્રગટ કરવા માંગે છે તેથી તેના ગાણાં ગાય છે. એ ગાણાં કાઈ બીજાને માટે નથી ગાતા પણ પાતામાં તે ગુણા પ્રાપ્ત કરવાની જે ભાવના જાગી છે તે ભાવનાને જ પાતે મલાવે છે. તેથી સમ'તભદ્રસ્વામીએ કહ્યું છે કે 'વન્સ્ તદ્દ્યાપ્રારઘ્ય ગ્રાપ્તાં ગુણની સ્તુતિનું વ્યસન છે; તેના વિના મારાથી રહેવાતુ' નથી. (સમ'ત્તભદ્રસ્વામીએ લગવાનની અકસ્યત અને ગ'લીર લાયોથી ભટ્લી કેટલીયે સ્તુતિએા રચી છે.)

હે નાથ! મેં આપના અચિંત્ય ગુણાને આળખ્યા છે તેથી મને આપના ઉપર અપાર પ્રમાદ અને બહુમાન જાગ્યું છે. ગુણાની એાળખાણ સહિતની ભજિત તે જ ખરી ભજિત છે. આવી આળખાણ સહિત કહે છે કે હે જિનેન્દ્ર! કેવળગ્રાન પાસીને આપનું ચૈતન્યદ્રવ્ય અળકી ઊડ્યું; આપના આ ચૈતન્યઝબકારાની તાે શી વાત! આપના કેવળગ્રાનપ્રકાશના તા અચિત્ય મહિમા છે; એ કેવળગ્રાનપ્રકાશ થતાં ત્રણુલાકમાં અજવાળાં થાય; અને તેના સાથે (સારા અનાજની સાથે જેમ ઘાસ પણ ઊંચા પાકે તેમ) સાધકદશામાં આપને જે પુષ્ય થયા તેના ફળમાં આપનું જે દિવ્ય શરીર રચાચું-તે શરીરની શાભાની પણ શી वात ? આપના આત્મા તા લોકાત્તર ને દેહ પણ લોકાત્તર! ચકવતી આ અને ઇન્દ્રો કાળજેથી ભગવાનને નમી પડે છે-હે નાથ! આપની પાસે અમે ન નમીએ તા જગતમાં અમારે નમવાનું ખીજું સ્થાન કર્યા છે ? પ્રલાે ! અમારું હુદય આપને જોતાં ઉલ્લસી જાય છે. અહા, આપની વીલસગતા! જગતમાં જેના જોટા નથી. એ વીતરાગતા પ્રત્યે નમેલ અમારું હુદય હવે કહી સગ પ્રત્યે નમવાનું નથી. હે દેવ! જગતમાં માક્ષાર્થી જીવાને નમવાનું કેયઈ સ્થાન હાેય તે એક આપ જ છેા, એટલે પરમાર્થે આપના જેવા જે લીલરાગી ગ્રાનસ્વસાવ છે તે જ માક્ષાર્થીને આદરણીય છે. રાગ તરફ જે નમે તે આપના ભક્ત નહિ. અહારમાં કુદેવાદિને માર્થા ઝૂકાવે એની તાે શી વાત, પણ એમ ન કરે ને અંદરમાં સૂક્ષ્મરાગના કહ્યિાથી ધર્મના લાભ થશે એમ માને તા તેણે પાતાનું માશું રાગ ત્તરફ ઝૂકાવ્યું છે, વીતરાગના તે ખરા ભક્ત નથી. વીતરાગના ભક્તનું માથું રાગને ન નમે. અહીં

१-२ भक्तामर प्रणत...यः संस्तुतः ] (८)

તા ઇન્દ્ર કહે છે કે હે પ્રભાે, આપને અમે ન નમીએ તા જગતમાં એવું બીજું કશું સ્થાન છે કે જ્યાં અમે નમીએ ?-પવિત્રતામાં અને પુષ્ટયમાં આપ જ સવાંત્કૃષ્ટ છા....તેથી આપને જ અમે નમીએ છીએ, જગતના સામાન્ય જીવા ઇન્દ્રને પુષ્ટયવંત ગણીને આદરે છે, ને તે ઇન્દ્રો ભગવાન જિનેન્દ્રદેવને મહાન ભક્તિથી આદરે છે.--આવા ભગવાનની સ્તુતિ હું આ ભક્તામર-સ્તાત્ર દ્વારા કરું છું.

[ भक्तामर-स्तोत्र

ભગવાનના ચરણેામાં ભક્તિથી નમનારા ઈન્દ્રો જાણે કહે છે કે હે નાથ! અમારા માથાના મુગટના મણિ કરતાં આપના પગના નખની શાભા વિશેષ છે; આપના ચરણુની ભક્તિ તો અજ્ઞાનઅ ધકારના ને પાપના નાશ કરનારી છે, એ તાકાત અમારા મુગટમણિના તેજમાં નથી; તેથી અમારા મુગટવ'તા મસ્તક આપના ચરણેામાં ઝૂકી રહ્યા છે. પ્રભાે! આપના આત્માની સર્વજ્ઞતાનું દિબ્ય તેજ તા અમને જ્ઞાનપ્રકાશ આપે છે ને આપના ચરણુની ભક્તિ નિબિડ પાપાંધકારના નાશ કરે છે. આપની ભક્તિથી પાપના વંશ નિવે શ થઈ જાય છે.

હે આદિનાય જિનેન્દ્ર ! આ ભરતક્ષેત્રમાં આપ જ આઘગુરુ છે. આપના અવતાર પહેલાં ૧૮ કાંડાકાંડી સાગરાપમ સુધી આ ભરતક્ષેત્રમાં માક્ષમાર્ગ ન હતા, જુગલીયાની ને ભાગભૂમિની રચના હતી. ૧૮ કાંડાકાંડી સાગરાપમ (એટલે ઘણા અસ'ખ્યાત વર્ધો)ના અ'તરે આ ભરતક્ષેત્રમાં આપ આ ચાલીસીના આઘતીર્થ'કર થયા ને આપે જ માક્ષમાર્ગ ઉદ્યાડયો તેથી આપ જ ધર્મ'યુગના આદિતીર્થ'કર છા ને આપ જ આઘગુરુ છે. ભવસાગરમાં પડેલા જીવાને માક્ષમાર્ગ બતાલીને આપે આલ'બન આપ્યું; આપે અનેક જીવાને ભવ-સાગરથી તાર્યા. અહા, આપે ધર્મ'યુગની આદિ કરી; અમારા આત્મામાં અનાદિકાળથી ધર્મ'ના અભાવ હતા, હવે આપના પ્રતાપે અમારામાં ધર્મની આદિ થઈ. પ્રભાે! અમે આપના ધર્મના સાધક થઈ ને આપના ચરણમાં નમ્યા ત્યાં અમારા મિથ્યાત્વાદિ પાપાની અનાદિની સાંકળ તુટી ગઈ, ને ભવજળથી તરવાનું આલ'અન (સમ્યગ્દર્શન ને સમ્યગ્જ્ઞાન) અમને મળી ગયું.

જીએ તો ખરા...આ ભગવાનની ભક્તિ ! પોતાના આત્માને ભગવાનના માર્ગમાં લેગે ભેળવીને આ ભક્તિ કરી છે. ભગવાન ઋષભદેવ તીર્થ'કર આ અવસર્પિણીના ત્રીજા આરામાં થયા છે ને સ્તુતિકાર આચાર્ય પંચમઆરામાં થયા છે; તેમની વચ્ચે અસંખ્ય વર્ષતું આંતરુ' છે; છતાં ભગવાન જાણે કે અત્યારે પોતાની સામે પ્રત્યક્ષ સાક્ષાત્ બિરાજતા હાય એવી અદ્ભુત સ્તુતિ કરી છે. હે પ્રભાે ! આપના ગુણાની એટલે કે આપના ચરણાની ભક્તિ સંસારસમુદ્રથી તારવા માટે આલ'બનરૂપ છે. આપના વીતરાગ ઉપદેશ ભવસમુદ્રથી તારનારા ને માક્ષને દેનારા છે. પ્રભાે ! હું આપને જ અવલ'બું છું એટલે કે આપે ઉપદેશેલા વીતરાગ માર્ગને જ અવલ'બું છું, એ જ આ ભવસમુદ્રથી તરવા માટેના સહારા છે. અહા ! આપની ભક્તિ તા મુક્તિ દેનારી છે. શુદ્ધ શ્રદ્ધા-ગ્રાન-ચારિત્રના ધ્રેયપૂર્લ'ક ( ८ ) [ १-२ भक्तामर प्रणत ..यः संस्तुतः

भक्तामर-स्तोत्र ]

વીતરાગભાવને લજતાે લજતાે સાધક ભવને તરીને માેક્ષને પામે છે.—આ રીતે હે નાથ! ભવથી તરવા માટે આપ અમને આલ'બનરૂપ છેા. જુઓ, રાગને માટે આપ આલ'બનરૂપ છેા-એમ ન કહ્યું, પણ વીતરાગરૂપ ધર્મને માટે જ આપ આલ'બનરૂપ છેા-એમ કહ્યું; કેમકે રાગ થાય ને પુષ્ટ્ય બંધાય એના ઉપર ભગવાનના ભક્તનું લક્ષ નથી; ભગવાનના ખરા ભક્તનું લક્ષ તા આત્માની શુદ્ધિ ઉપર જ છે. ભગવાને જેવું કર્યું તેવું જ તે કરવા માંગે છે, ભગવાને તો વીતરાગભાવનું સેવન કરીને રાગને છેાડેયા, તો તેના ભક્ત પણ એમ જ કરવા માંગે છે. જો ભગવાને કર્યું તેથી વિરુદ્ધ કરે એટલે કે રાગના આદર કરે તા તેને ભગવાનના ભક્ત પણ કેમ કહેવાય ? માટે ભગવાનના સકતની જવાબદારી છે કે તે વીતરાગભાવને જ આદરણીય માને ને રાગના કાેઈ અંશને આદરણીય માને નહિ.

આ ભક્તામર-સ્તાત્ર બાેલે છે તા ઘણા લાેકા, પણુ તેમાં વીતરાગતાના કેવા અદ્દભુત ભાવા ભર્યા છે તે તા કાેઈ વિરલા જ સમજે છે. અરે, ચૈતન્યના મહિમા પાસે દેવાની ઋદિ પણુ જ્યાં તૂચ્છ છે, ત્યાં તે બહારની ઋદિ (પૈસા વગેરે)ની ભાવનાથી ભક્તામર બાેલે તેને સર્વત્ર ભગવાનની ભક્તિ કરતાં આવડતી નથી. અરે ભાઈ! વીતરાગની ભક્તિ વડે તુ' સ'સારને ઇચ્છે છે? – એ તે ભક્તિ કેવી? આ વીતરાગની સ્તુતિમાં તા માક્ષના મ'ત્રા છે, ભાવરાગ મટાડવાના મ'ત્રો આમાં ભર્યા છે. ભગવાનની ભક્તિ ભવભય-ભેદિની છે.

સ્તુતિકાર કહે છે કે ' सम्यक् प्रणम्य ' અર્થાત્ સમ્યક્ પ્રકારે પ્રણુમીને ' હું આ સ્તુતિ કરીશ; એકલા શબ્દોથી કે એકલા રાગથી નહિ પણુ સમ્યક્ પ્રકારે એટલે જ્ઞાનપૂર્વક વીતરાગભાવના અ'શ પ્રગટ કરીને હે જિનેન્દ્ર ! હું આપને સ્તવીશ. સમ્યગ્દર્શન તે ભગવાનનું પરમાર્થસ્તવન છે. ' વસ્તુસ્તવ ' એટલે સર્વજ્ઞદેવના ગુણ્રાનું જેવું સ્વરૂપ છે તેવું લક્ષમાં લેવું તે સર્વજ્ઞની સ્તુતિ છે. હું આ સ્તાત્ર દ્વારા એવી સમ્યક્ સ્તુતિ કરીશ.

હે ઋષભજિતેન્દ્ર ! ગુગની શરૂ આતમાં આપ ભવસ મુદ્રમાં ડૂઅતા જીવાને આલંબનરૂપ થયા, આપે માક્ષના માર્ગ ખુલ્લા કરીને અસ'પ્ય જીવાને તાર્યા. ગુગની શરૂ આતમાં કહેતાં ધર્મગુગની શરૂ આતમાં અથવા કર્મભૂમિની શરૂ આતમાં સમજવું. ઋષભદેવ ભગવાન કાંઈ દ્યાથા આરામાં નથી થયા, તેઓ તા ત્રીજા પારાના અંતભાગમાં થયા છે ને માક્ષ પણ ત્રીજા આરામાં જ (થાડા વર્ષ બાકી હતા ત્યારે) પામ્યા છે. તેમના પહેલાં આ ભરત-ભૂમિમાં અસ'ખ્ય વર્ષોથી ભાગભૂમિની રચના હતી એટલે મુનિપણું કે કેવળગ્રાન ન હતું; કલપવૃક્ષનાં ફળથી જીવનનિર્વાહ ચાલતા પણ પછી કાળક્રમે ભાગભૂમિના કાળ પૂરા થતાં કલપવૃક્ષનાં ફળથી જીવનનિર્વાહ ચાલતા પણ પછી કાળક્રમે ભાગભૂમિના કાળ પૂરા થતાં કલપવૃક્ષનાં ફળથી જીવનનિર્વાહ ચાલતા ને લોકોને ખેતી વગેરે કાર્યોથી નિર્વાહ કરવાની જરૂર ઊભી થઈ. એવા યુગપરિવર્તનના કાળની આદિમાં ભગવાન ઋષભદેવ થયા અને તેમણે જ્વાને માર્ગદર્શન આપ્યું, માક્ષના માર્ગ પણ તેમણે જ દેખાડચો. ત્યારથી મુનિદશા-કેવળગ્રાન અને માક્ષ આ ભરતક્ષેત્રમાં અસ'ખ્યવર્ધ શરૂ થયા, १-२ भक्तामर प्रणत...यः संस्तुतः ]



( 80 )

िभक्तामर-स्तोत्र

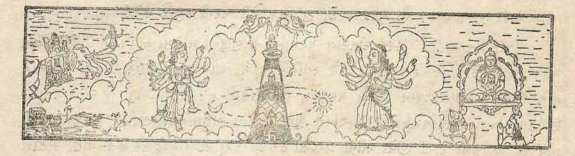
ભગવાન ઋષભદેવ, મુનિ થયા પહેલાં એકવાર અચાધ્યાના રાજદરખારમાં બેઠા હતા. ઈન્દ્ર દેવ-દેવીઓના નત્યસહિત લક્તિ કરતા હતા. એવામાં નીલ'જસા નામની એક અપ્સરાનું આગ્રુષ નૃત્ય કરતાં કરતાં જ પૂરું થઈ ગશું ને એકાએક તેના દેહના વિલય થઈ ગયા. આવી ક્ષણભંગુરતા જેતાં જ ભગવાન સંસારથી વૈરાગ્ય પાસ્યા ને સ્વયં દીક્ષિત થઈને કેવળગ્રાન સાધ્યું. પછી સમવસરાષુમાં એમના દિવ્યધ્વનિવડે ધર્મની 'આદિ ' થઈ, અનેક જીવા ધર્મ પાગ્યાં ને માક્ષગતિ પણુ શરૂ થઈ ગઈ. ઝાયભદેવના અવતાર પહેલાં તા આ ભરતક્ષેત્રમાં અસ'ખ્યવર્ષો સુધી જુગલીયા જીવેા જ હતા; તેઓ અહીંથી મરીને એક દેવગતિમાં જ જતા. પણ જ્યાં તીર્થ કર લગવાનના ધ્વનિન દિવ્યધાધ ચાલુ થયા ત્યાં ધર્મ પાસીને જીવાનું માક્ષમાં જવાનું પણ શરૂ થઈ ગયું, તેમજ ધર્મના વિરાધ કરનારા જીવાે નરકમાં પણ જવા લાગ્યા. આ રીતે માક્ષગતિ અને નરકગતિ અને ખુલી ગઈ; પર ત ભગવાન તાે ધર્મના જ 'આદિનાથ' છે, પાપના નહિ; ભગવાનના ઉપદેશ તાે ભવથી तरवानुं ज निभित्त छे, पापनुं निभित्त ते नथी. आथी सडत डखे छे डे छे सगवान ! जेम મેડી ઉપર ચડનારને દાેરીના સહારા છે તેમ માક્ષમહેલની શ્રેણીમાં ચડતાં અમને આપના ચરાણની લક્તિના સહારા છે. આપની વીતરાગતાનું અને સર્વજ્ઞતાનું ખહુમાન અમને ભવમાં ડૂબવા દેતું નથી. આપના ચરાણના સહારા લેનારા ભવ્ય જીવા પરભાવમાં ડૂબતા બચીને માક્ષને સાધે છે. માક્ષમાર્ગ આપે અતાવ્યા છે તેથી આપ જ માક્ષમાર્ગના નેતા છે. આપ જ અમને માક્ષમાગે દારી જનારા છે.

भक्तामर-स्तोत्र ]

(११) [ १-२-भक्तामरं प्रणत...यः संस्तुतः

ુ ુજુઓ તો ખરા, કેવા સુંદર ભાવથી સ્તુતિ કરે છે !!

્ર પ્રલાે, હું આપની સ્તુતિ કરું છું; આપની સ્તુતિ કાેણુ ન કરે ? મહા પ્રવીણુ એવા સુરલાેકનાથ પણ ત્રણ જગતનું ચિત્ત હરે એવા ઉદાર સ્તાેત્રવડે આપની ભક્તિની રેલઅછેલ કરે છે. તીર્થ કરલગવાનના જન્મ થાય ત્યાં ઇન્દ્રો આવીને ભક્તિથી તેમને મેરુપવંત ઉપર લઈ જાય ને દૈવી ઠાઠમાઠથી તેમના જન્માભિષેક કરે.



પછી આનંદકારી તાંડવનૃત્ય કરીને ૧૦૦૮ ગ્રહ્યુવાચક મંગળ નામાથી એવી અલીઠિક સ્તુતિ કરે કે લોકો સ્તખ્ય થઈ જાય જિતે-દ્રદેવના એ અચિંત્ય મહિમા જોઈને ઘણા જવા સમકિત પામી જાય. ભગવાન તા હજી એક જ દિવસના આળક છે—પણ અસ'ખ્યદેવાના સ્વામી ઇન્દ્ર સ્તુતિ કરતાં કહે છે કે હે પ્રેલા! આપ તા વણુ લોકના નાથ છે....આપ તરણુ-તારણુ છે...આપ આ અવતારમાં માક્ષ પામશા ને જગતના ઘણુાય જીવાને માક્ષ પમાડશા. પ્રેલા! હજી કેવળજ્ઞાન થયા પહેલાં આપના અવતારના (દ્રવ્ય-તીર્થ'કરના) આવા મહિમા, તો જયારે કેવળજ્ઞાન પ્રગટાવીને સાક્ષાત પરમાત્મા (ભાવ-તીર્થ'કર) થશા, ઐના મહિમાની તા શી વાત! લીઠિકમતમાં અજ્ઞાનીઓએ માનેલા જગદીશ તો પોતે ફરી સ'સારમાં અવતાર ધારણુ કરે છે ને જીવાને સ'સારમાં માકલે છે,—પર'તુ એ ખરા જગદીશ નથી; જીવાને સ'સારમાં રખડાવે ને પોતેય જન્મ-મરણુ કરે એને જગદીશ કેમ કહેવાય & ખરા જગદીશ તા આપ છે, આપ મુક્ત થયા પછી ફરી કહી સ'સારમાં આવતાર ધારણુ કરતા નથી, એટલું જ નહિ, ઉલટું આપના નિમિત્તે અનેક જીવા ધર્મ પામીને માક્ષમાં જાય છે; એ રીતે આપના અવતાર ધર્માયદેશ વડે સ'સારમાંથી જીવાને છેાડાવીને માક્ષમાં લઈ જાય છે. તેથી માક્ષના ઇચ્છક જીવા આપની જ સ્તુતિ કરે છે ને આપના જ સાર્ગને આદરે છે.

અહા, જગતમાં જેટલા ઉત્તમ જીવા છે તે અધાય આપની જ સ્તુતિ કરે છે. ગણધરા, ચકવતી ઓ, વાસુદેવ-અળદેવ વગેરે સૌ આપની જ સ્તુતિ કરે છે, અન્ય કાેઈની નહીં. આર અંગના જાણનારા મહા બુદ્ધિમાંના પણ હે જિનેન્દ્ર ! આપને જ સ્તવે છે કાેઈ સૂર્ખ જીવા ભગવાનને ન ઓળખે તાે તેની શી ગણતરી ? જગતમાં જેટલા બુદ્ધિમાન ઉત્તમ પુરુષા છે તે તાે બધાય મહાન ભક્તિથી જિનચરણુને જ સેવે છે. હરાયાનની ભક્તિ-પૂજાના

### [ भक्तामर-स्तोत्र

१-२ भक्तामर प्रणत...य: संस्तुत: ] (१२)

કાેઈ નિષેધ કરતું હાેચ તાે કહે છે કે અરે ભાઈ! બારઅંગને જાણુનારા ને દેવાના સ્વામી પણુ ભગવાનની ભક્તિ-પૂજા કરે છે, એમની અગાધબુદ્ધિ પાસે તારી શી ગણુતરી ? ઇન્દ્ર જેવા પણુ ભગવાન પાસે ભક્તિ કરતાં બાળકની જેમ ચનગની ઊઠે છે. ધર્મના પ્રેમીને એ જાતના પ્રમાદ ઉદલસ્યા વગર રહેતાે નથી. જુઓને, માટા માટા ગ્રાનીઓ ને મુનિઓનાં હુદય પણુ ભગવાનની ભક્તિમાં કેવા ઉદલસી પડે છે!

પ્રશ્ન :- ભગવાન તાે પરદ્રવ્ય છે, શું સમકિતી પરની સ્તુતિ કરે?

ઉત્તર :-- ભાઈ, તે' હજી વીતરાગ પરમાત્માના ગુણુના મહિમા જાણ્યાે નથી એટલે તને આવા પ્રશ્ન ઊઠે છે. સર્વજ્ઞપરમાત્મા પ્રત્યે સ્તુતિના જેવા ભાવ જ્ઞાનીને ઉદ્યસે છે તેવા અજ્ઞાનીને નહિ ઉલ્લસે. ભલે ભગવાન છે તા પરદ્રવ્ય, પણુ પાતાને ઇષ્ટ-સાધ્ય એવી જે વીતરાગતા ને સર્વજ્ઞતા, જ્યાં ભગવાનમાં દેખે છે ત્યાં તે ગુણુ પ્રત્યેના ખહુમાનથી ધર્મી'નું હુદય ઉલ્લસી જાય છે. જગતમાં રાગી જીવા સીની પ્રશ'સા કરે છે તે શું સ્ત્રીને માટે કરે છે ?-નહિ, પાતાને તેના જે રાગ છે તે પાપ-રાગનાં પાષણુ માટે કરે છે; તેમ વીતરાગતાના જેને પ્રેમ છે તે વીતરાગ સર્વજ્ઞપરમાત્માને દેખતાં ભક્તિ કરે છે, તે કાંઈ ભગવાનને પ્રસન્ન કરવા માટે નહિ પણુ પાતાના ભાવમાં વીતરાગતાનાં પાષણુ માટે છે. ભક્તિ વખતે ભલે શુભરાગ છે પણુ તે વખતેય જ્ઞાનમાં તા વીતરાગરવભાવનું જ અહુમાન ઘૂંટાય છે, ને એનું જ નામ વીતરાગની ભક્તિ છે.

ચૈતન્યની અચિત્ય શક્તિ ખીલી તેના મહિમા શખ્દાથી પૂરા થાય-એમ નથી; સમવસરણમાં ૧૦૦૮ નાસાથી ઉત્તમ સ્તુતિ કરીને છેવટે ઇન્દ્ર કહે છે કે હે નાથ ! આ શખ્દાથી કે આ વિકલ્પાથી આપનાં ગુણુની સ્તુતિ પૂરી નહિ થાય, જ્યારે આ વિકલ્પ તાેડીને નિર્વિકલ્પપણે સ્વરૂપમાં ઠરશું ને વીતરાગ થશું ત્યારે આપની સ્તુતિ પૂરી થશે.

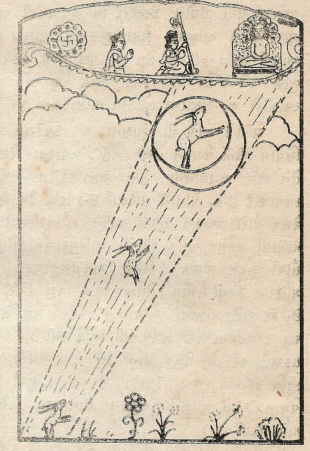
અહા, કેવળજ્ઞાનના દિવ્ય પ્રકાશ સહિત તીર્થ'કરદેવ, સમવસરણુમાં ગણુધરા અને મુનિવરાની સભા વચ્ચે બિરાજતા હાય ને ઇન્દ્ર નમ્રપણે ૧૦૦૮ નામાથી ભગવાનની રતુતિ કરતા હાય...ત્યારે તા એ દિવ્ય સ્તુતિ સાંસળતાં ત્રણુ લોકના જીવા મુગ્ધ બનીને શંભી જાય છે. દેવા કે મનુષ્યા તા શું, તીર્ય'ચાનાં ટાળાં પણુ સ્તબ્ધ બની જાય છે કે અરે, આ તે કાેણુ સ્તુતિ કરનાર! ને ઇન્દ્ર જેવા જેની આવી સ્તુતિ કરે એ ભગવાનના મહિમા કેટલા ? એમ સર્વજ્ઞતાના મહિમામાં ઊંડા ઊતરી જતાં કાેઈ કાેઈ જીવા તા સમ્યક્ દર્શન પણુ પામી જાય છે. અહા ! સર્વજ્ઞની સ્તુતિ કાેનું મન મુગ્ધ ન કરે! જેને સાંભળવાના કાન જ નથી મળ્યા એવા બિચારા એકેન્દ્રિયાદિ જીવાની શી ગણુતરી ? અહીં તા આત્માનું હિત કરવા જે તૈયાર થયા છે-એવા જીવની વાત છે. એવા જીવ ભગવાન સર્વજ્ઞદેવની સ્તુતિ સાંભળે ને એનું ચિત્ત ભક્તિથી ડાેલી ન ઊઠે-એમ બને નહિ.

### (१३) [१-२ भक्तामर प्रणत...यः संस्तुतः

### भक्तामर-स्तोत्र ]

શાસ્ત્રકાર તેા અલંકારથી કહે છે કે અરે, આ મૃત્યુલાકનું મુમુક્ષુ-હરણીયું પણ ભગવાનની સ્તુતિ સાંભળવા માટે ઊડીને ચ'દ્રલાેકમાં ગશું, તાે મનુષ્યને ભક્તિના ઉલ્લાસ ન આવે એ કેમ અને ? સૂર્ય-ચંદ્રના જ્યાતિષ દેવાના વિમાનામાં શાશ્વત રત્નમય જિનબિંછા

છે. (-ચકવર્તી પાતાના મહેલમાંથી એ જિનભિંભના દર્શન કરે છે.) ત્યાંના ઇन्द्रो ने हेवे। तेनी स्तुति ४२ छे. प्रले। ! આપની સ્તૃતિ કાને પસંદ ન પડે? हेवद्वेाक्षना हेवे। हिव्य संगीतसहित आपनी के स्तति हरे छे ते सांसणीने હરણીયા જેવા તિર્ય'ચ છવા પણ મુગ્ધ થઈ ગયા ને સાંભળવા માટે ચંદ્રલાક સુધી પહેાંચ્યા તા બીજાની શી વાત ? ચંદ્ર भानी आंहर હરણીયા જેવી જે આકતિ દેખાય છે. કેટલાક કહે છે કે તે કલંક છે, પણ ના, તે કલાંક નથી, પરંત તે તા ચંદ્ર લાકમાં દેવા ભગવાનની જે દિવ્ય स्तति ४२ छे ते स्तुतिना शुख्शान સાંભળવાનું રસીયું હરણીયું અહીંથી ચંદ્રલાેકમાં તે ગુણગાન સાંભળવા ગયું છે, તે દેખાય છે. વાહ ! ભગવાનના सडत હरतां इरतां सर्वत्र सगवानना ल મહિમા દેખે છે; એના હુદયમાં વીતરાગ-તાના મહિમા વસ્યાે છે એટલે બહારમાં પણ એ જ દેખે છે. આમ ઇન્દ્રોની



સ્તુતિને યાદ કરીને અહીં સ્તુતિકાર કહે છે કે હે જિનેન્દ્ર ! માટામાટા ઈન્દ્રોએ જેમ આપની સ્તુતિ કરી તેમ હું પણ આપની મનાહર સ્તુતિ કરું છું.

શ્રી માનતુંગ-મુનિરાજે આ સ્તુતિમાં સર્વગ્રદેવની ભક્તિનાં પૂર વહાવ્યા છે, ધર્મ-तीर्थनी आहि अरनारा એवा आहिनाथ तीर्थ' अरनी आ स्तुति छे. अ'हरमां श्रद्धा-ज्ञान-ચારિત્ર વડે સર્વગ્રસ્વભાવી આત્માની સેવના તે પરમાર્થ ભક્તિ છે. ને બહારમાં સર્વગ્ર પરમાત્માને આળખીને તેમના પ્રત્યે પ્રમાદ-ભક્તિ-અહુમાનના ભાવ તે વ્યવહારભક્તિ છે. અહીં માનતુંગ સ્વામીને પ્રભુભક્તિના ઉછરંગ આવ્યા છે. અહા ! સર્વત્ર જેવા મારા જ્ઞાનસ્વભાવ છે-એવી અનુભૂતિ તા થઈ છે ને સાથે આ ભક્તિના ભાવ આવ્યા છે.

ि अक्तामर-स्तोत्र

भक्तामर प्रणत...यः संस्तुतः ]

( 28 )

ઉપસર્ગ વખતે જેલમાં બેઠા બેઠા આ સ્તુતિ કરી રહ્યા છે. પ્રભાે ! તારા ભક્તને વળી ખંધન કેવા ? તારી ભક્તિ કરે ત્યાં ભવના બંધન પણુ તૂટી જાય છે. પ્રભાે ! આપે આપના તે ભવના નાશ કર્યો ને અમારા ભવના પણુ નાશ કરનારા છા. ભવમાં ડૂબતા જીવાને તરવા માટે આપના ઉપદેશ આલંખનરૂપ છે. આપ પાપઅંધકારના નાશ કરનારા છા, પુષ્ટ્યપ્રકાશના ઉદ્યોત કરનારા છા ને ધર્મની પ્રાપ્તિ કરાવીને ભવસમુદ્રથી તારનારા છા. પાર અંગને જાણુનારા મહા ખુહિમાના, તેમજ ઇન્દ્ર અને ગણુધર જેવા સમર્થ પુરુષાએ આપની સ્તુતિ કરી છે તેમ હું પણુ મારી અલ્પ ખુહિ-અનુસાર આપની સ્તુતિ કરું છું. ખુહિ અને શક્તિ ભલે થાડી હાય પણુ ભક્તિભાવ તા પૂરા છે.-આમ કહીને માનતુંગ-સ્વામીએ આ ભક્તામર-સ્તાંત્રમાં ભક્તિરસનાં પૂર વહાવ્યા છે.

પ્રભા ! આપે તા માક્ષના જ ઉપદેશ આપ્યા છે. ભગવાનના ખરા ભક્ત માક્ષ સિવાય બીજા વૈસવને ઇચ્છે નહીં. બહારના વૈસવની અસિલાયાથી લગવાનનું સેવન કરે તેને અમે લગવાનના ખરા ભક્ત કહેતા નથી. રાગને ઇચ્છે તે વીતરાગના સક્ત ક્રેમ કહેવાય ? ઇન્દ્ર, પાતાને મળેલા ઇન્દ્રપદના દૈવી વૈસવને પહુ ભગવાનના અચિંત્ય આત્મ-વૈસવ પાસે અત્ય'ત ત્ર્ચ્છ ગણીને, સક્તિસાવથી લગવાનના ચરહુને સેવે છે, ને ૧૦૦૮ નામાથી અદ્દસુત સ્તુતિ કરે છે; આદિપુરાણમાં તેનું સરસ વર્ણન છે. તે ૧૦૦૮ નામામાં સૌથી પ્રથમ શ્રોમાન્ (એટલે અન'તચતુષ્ટચરૂપ અ'તર'ગલફમી તથા અષ્ટપ્રાતિહાય'રૂપ બહિર'ગ લક્ષ્મી સહિત) તેમજ સ્વયંભૂ વિભુ વગેરે, અને છેટલે ધર્મસામ્રાગ્ચ્યાયજ્ઞ એવુ' નામ છે; એ રીતે સક્તિમાં અધ્યાત્મનું રહસ્ય પછુ લેશું જ ગ્રંથેલું છે. પ' બનારસદાસજીએ પહુ ૧૦૦૮ નામાથી લગવાનની સ્તુતિ રચી છે, તેમાં પ્રથમ જ ' ૐકારરૂપ' એવા નામથી શરૂઆત કરી છે; તેમજ જ્ઞાનગમ્ય, અધ્યાત્મગમ્ય, બહુશુણુ–સ્ત્નકર'ડ વગેરે અને વિશેષણાથી સ્તુતિ કરી છે. (આ ઉપસંત ૧૦૦૮ નામાથી જિને-દ્રદેવના મહાપૂજનનું ખાસ મંડલ-વિધાન છે; તે મ'ડલવિધાનપૂજન સાનગઢમાં અનેકવાર થઈ ગશું છે, તેમાં પણ ઘણા સાથે છે.)

હે લગવાન ! એવા કાેણ મુદ્ધિમાન છે કે જે આપની સ્તુતિ ન કરે ! અહાે ! આપની સર્વજ્ઞતાને લક્ષમાં લઈને જેનું ચિત્ત આપની ભક્તિમાં લીન થયું તેને જગતના ભય હાેય નહિ. અરે, ક્રૂર સિંહ હરણુને મારવા છલંગ મારે, હરણુ સિંહના પંજા વચ્ચે પડ્યું હાેય, પણુ આપની ભક્તિનું શરણુ લેતાં તેને સિંહના ભય રહેતા નથી; આપની ભક્તિ કરતાં મારા સર્વજ્ઞ-સ્વમાવનું મને ભાન થયું ને તે સ્વભાવનું શરણ લીધું ત્યાં હે નાથ ! ક્રૂર કર્મના ઉદયરૂપ સિંહ કે પ્રતિકૃળતાના સંચાગ તેની દાડમાં અમે દબાઈ જવાના નથી, કર્મરૂપી સિંહના પંજો હવે અમારા ઉપર ચાલવાના નથી. ળહારમાં સિંહની વાત લીધી ને અંદરમાં આ વાત છે: હે નાથ ! કાેઈ કર્મમાં કે સંચાગમાં એવી તાકાત નથી કે મારી લક્તિને તાેડી શકે. હૃદયમાં સર્વજ્ઞતાને સ્થાપીને તારી ભક્તિ કરતા કરતા સર્વજ્ઞપદને भक्तामर-स्तोत्र ] ( 24 ) [ १-२ भक्तामर प्रणत...यः संस्ततः સાધવા નીકળ્યા ત્યાં તારા ભકતને શુભના પણ એવા રસ થઈ જાય છે કે પાપનું પુષ્યરૂપે સ'કમણ થઈ જાય છે, એટલે સિંહ વગેરેની કાેઈ પ્રતિકૃળતા તેને નડતી નથી .- એ વાત આ સ્તાેત્રમાં આગળ બતાવશે. હે પ્રલા! આપની સર્વજ્ઞતાના મને પરમ પ્રેમ છે તેથી હ आपनी रतुति ४२' छ; तेमां भने जगतना अधन नडवाना नथी. सर्वज्ञरवसावनी सन्भुभ થઈને આપની લક્તિ કરતાં કરતાં અમેય આપના જેવા થઈ જશું.

આમ પ્રથમના બે શ્લાકમાં સ્તુતિ માટેની ભૂમિકા બાંધીને હવે ત્રીજા શ્લાકમાં સ્તુતિકાર पेताने आणड जेवा वर्षुवीने स्तुति डरशे. (१-२) the main of the factor was

### 

品品語此

記述が近期に

a start and the start

सम्पर्कताले जिन्हे विज्ञा 1 And have profi

અહેા જિનેન્દ્ર ભગવંતા ! અમને મહાન આનંદ ચાય છે કે ભક્તિદ્વારા આપ અમારા હૃદયમાં બિરાજ્યા છે ને અમારી દ્રદય-વીણામાંથી આપની સ્તુતિનું મધુર સંગીત વાગી રહ્યું છે. આપની રતુતિના મધુર સંગીતના નાદથી સમ્યક્તવાદિ ગુણા આકર્ષાઈ રહ્યા છે.

અહા, ભગવાન પાતે જે ભક્તના હૃદયમાં વસ્યા તેને હવે ભગવાનના માક્ષમાંગ માં જતાં કાર્ણ અટકાવી શકે? અને તે ભક્ત હવે ભગવાનને છાડીને કાની ભાવના ભાવે!

માક્ષમાર્ગના પશ્વિક હું આવ્યા તુજ દરખાર, તુજ સમ આતમભાવના એ જ ભક્તિના સાર.

1896 DEA THERE A INTE

形动形的形式

医乳质的温暖消除



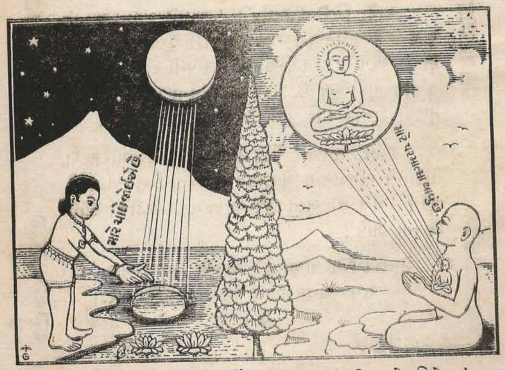
## પ્રભુ પાસે બાળક જેવા બનીને સ્તુતિ કરે છે

[3]

પ્રલેા ! કયાં આપતું કેવળજ્ઞાન, ને કયાં મારી અલ્પબુદ્ધિ ! આપની પાસે તેા હું આળક છું; આવેા હાૈવા છતાં આપના ગુણેા પ્રત્યેના પરમ પ્રેમને લીધે હું આપની સ્તુતિ કરવા ઉદ્યમી થયેા છું—એવા ભાવ ત્રીજા શ્લેષ્ઠમાં કહે છે —

> અુદ્ધિ વિના જ સુરપૂજીત-પાદપીઠ ! મેં પ્રેરી સુદ્ધિ સ્તુતિમાં તજી લાજ શુદ્ધ ! લેવા શિશુ-વિણ જળે સ્થિત ચન્દ્રભિંભ, ઇ≈છા કરે જ સહસા જન કાેણ અન્ય ?

बृढ्या विनापि विबुधाचितपादपीठ स्तोतुं समुद्यतमतिः विगतत्रपोऽहं । बालं विहाय जलसंस्थितमिदुबिम्बं अन्यः क इच्छति जनः सहसा ग्रहीतुम् ।।



ઇન્દ્રાદિ વિભુધજના દ્વારા જેમનું સિંહાસન પૂજાય છે એવા હે જિનેન્દ્ર ! મારામાં ભુદ્ધિ ન હાેવા છતાં લજ્જા છાેડીને હું આપની સ્તુતિ કરવા સમુદ્યત થયાે છું; પાણીમાં દેખાતા ચંદ્રભિંબને ગ્રહણુ કરવા બાલક સિવાય બીજીં કાેણુ ઇચ્છા કરે ?

भक्तामर-स्तात्र

२. बुद्धचा विनापि... ]

પ્રભાે, આપ તાે જગતમાં સવાંત્કૃષ્ટ મહાન છાે ને મારી બુદ્ધિ ઘણી અલ્પ છે; તાેપણુ, હે દેવ ! હું મારી શક્તિની અલ્પતાના વિચાર નથી કરતાે, હું તાે આપના અપાર ગુણાના વિચાર કરું છું; આપના અપાર ગુણાના વિચાર કરતાં મારા અંતરમાંથી સહેજે સ્તુતિનું ઝરહ્યું સ્કૂરે છે. તેથી આપના ગુણાની સ્તુતિ કરવામાં મને શરમ નથી આવતી.

હે નાથ ! મારી ખુદ્ધિ લલે થાેડી છે પણ સમ્યક્ છે ને આપના ગુણમાં જ લાગેલી છે. લલે શક્તિ થાેડી, જ્ઞાન થાેડું, પણ પ્રેમ તાે આપની સર્વજ્ઞતાના ને વીતરાગતાના જ બાગ્યા છે, તેથી તે લેવા માટે હું લક્તિ દ્વારા ઉદ્યમી થયા છું. પ્રલાે ! જીવનમાં અધ્યાત્મની ઉત્કૃષ્ટ સાધના કરીને આપ પરમાત્મા થયા ને જગતને તેવી આત્મસાધનાના માર્ગ બતાવ્યા; અમે પણ તે જ માર્ગ આવીએ છીએ. આમ લગવાનના માર્ગ ચાલવું તે લગવાનની સમ્યક્ લક્તિ છે. જિનદેવના મહાન સ્તુતિકાર સમ'તલદ્રસ્વામી કહે છે કે હે દેવ ! આપ એવા અચિંત્ય છેા કે સમ્યગ્દષ્ટિ જ આપને લજી શકે છે; મિથ્યાત્વી જીવા આપને લજી શકતા નથી, આંળખી શકતા નથી.

જેમ ઝગઝગતા ચંદ્રનું પ્રતિબિંબ નિર્મળ પાણીમાં દેખીને, બાળક પાતાના હાથ લંબાવીને તે ચંદ્રને પકડવાની ચેબ્ટા કરે, પરંતુ કથાં ઊંચે આકાશમાં રહેલા ચંદ્ર ને કચાં બાળકના હાથ ! તેમ હે પ્રલાે! કેવળજ્ઞાનથી ઝગઝગતા આપને દેખીને હું તે લેવા માટે મારા હાથ (શ્રહા-જ્ઞાન) લંબાવું છું; એટલે આપની સ્તુતિ કરવા જાગ્યા છું. જો કે આપની પાસે હું બાળક જેવા છું; કચાં આપની સર્વજ્ઞતા...ને કચાં મારી અલ્પજ્ઞતા ! છતાં હે નાથ ! મારા હૃદયસરાવરની નિર્મળતામાં, મારા સ્વચ્છ મતિ-શ્રુતજ્ઞાનમાં આપની સર્વજ્ઞતાનું પ્રતિબિંબ કાતરાઈ ગયું છે, તેથી તેની પ્રાપ્તિ માટે હું આપની સ્તુતિ કરું છું.

જેમ આકાશમાંથી ચ'દ્ર લેવાનુ' બાળકને અશકચ નથી લાગતું, તેમ હે દેવ ! અમે સાધક-નાના બાળક જેવા હોવા છતાં આપના જેવું પરમાત્મપદ પ્રાપ્ત કરવાના સંકલ્પ કરીએ છીએ, તેમાં અમને કાંઈ અશકચ નથી લાગતું; કે લાકલાજ નડતી નથી. લજ્જા છાેડીને આપની સ્તુતિ કરતાં કરતાં પરમાત્મપદને સાધવા નીકળ્યા છીએ. અહીં બાળકપણું એ દાષના અર્થમાં નથી લેવાનું પણ ઇપ્ટવસ્તુને પ્રાપ્ત કરવાની ઉત્ક'ઠા તરીકે લેવાનું છે. જેમ બાળક લજ્જા છાેડીને ગમે તેવી મહાન વસ્તુને પણ પ્રાપ્ત કરવાની ચેશ કરે છે તેમ હે દેવ ! મે' પણ આપની સ્તુતિ વડે મહાન પરમાત્મપદ પ્રાપ્ત કરવાની ચેશ કરી છે. જેમ બાળક પાતાના નાનકડા હાથ પહાેળા કરીને માટા સમુદ્રનું માય બતાવે કે ' આવડાે મોટા સમુદ્ર ! તેમ હું મારા નાનકડા મતિ-બ્રુતગ્રાનના વિસ્તાર કરીને આપના ગુણ્લસમુદ્રની સ્તુતિ કરું છું.

[ ३. बुद्धचा विनपि...

भक्तिमर-स्तोत्र ]

- mil & Aur



[રામને વહાલો ચાંદલો...] જેવે આ ગામના મુખ્યત્વે

આ બાબતમાં બાલ-મહાતમા રામચ'દ્રજીની વાત પ્રસિદ્ધ છે. ચ'દ્રને દેખીને રામ કહે છે – 'મા ! મને ચાંદલિયા વહાલા...એ મારા ગજવામાં આલા....' ચંદ્રને દેખીને બાળક-રામચંદ્રજી તેને હાથમાં લેવાની માંગણી કરે છે; ત્યારે દીવાનજી તેમના હાથમાં દર્પણ આપીને તેમાં ચંદ્રનું પ્રતિબિંબ દેખાડે છે; તે દેખીને રામ પ્રસન્ન થાય છે. બાળકને ચંદ્ર ઉપર પ્રેમ છે તેથી તેના પ્રતિભિંભને જેઈને પણ તે ખુશી થાય છે; તેમ અહીં સાધક કહે છે :--FILE MALLE DENERSET THE MALLER PLANE



સાધકને વહાલા સિદ્ધ]

હે નાથ! અમને આપના ઉપર ( –સર્વગ્રતા ઉપર) પરમ પ્રેમ છે, તેથી આપની ગેરહાજરીમાં પરાક્ષપણે પણ આપની સ્તુતિ વડે અમારા મતિ-શ્રુતજ્ઞાનરૂપ દર્પણમાં આપતું પ્રતિબિંબ ઝીલીને (એટલે કે આપના જેવા અમારા જ્ઞાનસ્વભાવને અંતરમાં દેખીને), અમે પ્રસન્નતા અનુસવીએ છીએ. જુઓ, નાના રામચ'દ્રનું ધ્યેય મહાન હતું, તેમ નાના સાધકના ધ્યેયમાં તા પૂર્ણ પરમાત્મપદ છે. The other the way the section and भक्तामर स्तोत्र ]

[ ३. बुद्धचा विनापि...

હે સર્વજ્ઞનાથ! આપ તા પૂજ્ય છા જ, આપના પગ જ્યાં પડયા એવી 'પાદપીઠ' (સિંહાસન) પણ દેવા કારા પૂજાય છે. જ્યાં જયાં તીર્થ'કરાના કે સ'તાના પગલાં પડે તે 'તીર્થ' છે. અહા, ભગવાનના અને ધર્માત્માઓના આત્મા તા પૂજ્ય, તેમનું શરીર પણ પૂજ્ય, અને જ્યાં તેમના પગલાં પડયા તે પૃથ્વી પણ પૂજ્ય! આમ કાેણ કહે ?- જેણે અ'તરમાં આત્માની પૂજ્યતા દેખી છે તે બહારમાં પણ તેના ઉપચાર કરે છે, ને તે બહાને અ'દરના શુદ્ધાત્માને લક્ષમાં લ્યે છે. જુઓ આ ધર્માત્માની દબ્દિ! તેના વ્યવહારની પાછળ પણ પરમાર્થ'નું જોર હાેય છે. અહાં! પ્રભુના અ'તરમાં પૂરા આન'દના સસુદ્ર ઉલ્લસી રહ્યો છે, તેની તા શી વાત! બહારમાં તેમના દેહ અને સિંહાસનમાંય તેના અચિ'ત્ય પ્રભાવ દેખાઈ રહ્યો છે. વિબુધજના વડે તે પણ પૂજાય છે. ભગવ'તાના ચરણાથી સ્પર્શાયેલી ભમિની (સમ્મેદશિખર-ગીરનાર-શત્રુ'જય વગેરેની) યાત્રા કરવા સુનિઓ પણ જાય છે; ને ક્ષેત્ર સાથે ભાવની સ'ધિ કરીને ભગવ'તાના શુણાનું સ્મરણ કરે છે. ખરેખર તા ગુણ સ્તુત્ય છે. ક્ષેત્ર વગેરે તેમાં નિમિત્ત છે. અહીં જો કે આ શુગના આદિપુરુષ ભગવાન ઋષભદેવને સ'બાધીને આ સ્તુતિ કરી છે; તાપણ, કેવળજ્ઞાન વગેરે શુણાની અપેક્ષાએ બધાય કેવળી ભગવ'તા સરખા હોવાથી એક સર્વજ્ઞભગવાનની ગુણસ્તુતિમાં બધાય ભગવ'તાની સ્તુતિ સમાઈ જાય છે.

ભગવાન ઋષભદેવ ધર્મચુગના આદિકર્તા છે; તેમને લક્ષમાં લઈ ને ધર્માત્મા પાતાના આત્મામાં સાધકભાવની શરૂઆત કરે છે. – તે કઈ રીતે કરે છે? કે ઇન્દ્રિયાથી પાર, રાગથી પાર, અતીન્દ્રિય – જ્ઞાનસ્વભાવને અનુભૂતિમાં લઈ ને સાધકભાવની શરૂઆત કરે છે; તે પરમાર્થ-સ્તુતિ છે. તેનું ફળ મુક્તિ છે.

હે ભગવાન! આપની પરમાર્થ ભક્તિનું કળ મુક્તિ છે; સમ્યગ્દર્શન-જ્ઞાન-ચારિત્રરૂપ પરમાર્થ ભક્તિ વડે ભવના બંધન તૂટી જાય છે, ને તેની સાથે પુષ્ટયના યોગે અહારનાં બંધન પણુ તૂટી જાય-એમાં શું આશ્ચર્ય! વીતરાગ-સર્વજ્ઞને વંદન કરનારને તા પાતામાં વીતરાગ-વિજ્ઞાનની ભાવના છે; ત્યાં વિશુદ્ધતાને લીધે કાેઠવાર બહારની અનુકૂળતા બની જાય ને પ્રતિકૂળતા દ્વર થઈ જાય-એવું બંને છે. પણુ બાહ્ય સામગ્રી ધન વગેરે મેળવવાની ઇચ્છા તે તા કથાય છે.

પ્રશ્નઃ — કાેઇવાર જિનસ્તુતિ વગેરે મંગળ ન કરનાર પાપીને પણુ અહારમાં સુખ ( અનુકૂળતા ) જેવામાં આવે છે ને પાપના ઉદય દેખાતા નથા; તથા કાેઇવાર મંગળ કરનાર ધર્મીને પણુ બહારમાં સુખ દેખાતું નથી ને પાપના ઉદય દેખાય છે; તેનું શું કારણુ ? ( જેમ કાેઇવાર પાપી પણુ ધનવાન – નીરાેગી-દેખાય છે ને ધર્મી પણુ નિર્ધન – રાેગી દેખાય છે. )

### [ भक्तामर-स्तोत्र

३. बुद्धचा विनापि... ]

ઉત્તર:--- સાઈ, એ પૂર્વનાં પાપ-પુષ્ટયમાં કળ અત્યારે દેખાય છે; જીવાનાં સ'કલેશ-વિશુદ્ધ પરિણામ અનેક પ્રકારનાં છે. પૂર્વે બાંધેલાં અનેક કર્મા અત્યારે એક સાથે ઉદયમાં આવે છે. કાેઈ ને પૂર્વનાં ઘણાં પુષ્ટયના અત્યારે ઉદય હાેય તે અત્યારે મંગળ કર્યા વગર પણ બહારમાં સુખી દેખાય છે, ને તેને પાપના ઉદય દેખાતા નથી; તથા જેને પૂર્વના કાેઈ પાપના ઉદય હાેય તેને અત્યારે મંગળ કરવા છતાં બહારમાં સુખ દેખાતું નથી, પ્રતિકૂળતા દેખાય છે. તે કાંઈ વર્તમાન ભાવાનું ફળ નથી. હા, એટલું ખરૂં કે પાપભાવથી પાપી જીવને પૂર્વના પુષ્ટયકર્મા પણ ઘટી જાય છે; તથા ધર્મભાવનાવાળા જીવને પૂર્વનાં પાપકર્મો ઘટીને ઉદયમાં આવે છે. માક્ષમાર્ગપ્રકાશકના મંગલાચરણમાં પં. ટાેડરમલજીએ આ વાત દર્શાતપૂર્વક સ્પષ્ટ કરી છે.--

જેમ કાેઈ માણસને પૂર્વનું ઘણું (એક કરાડ રૂપિયાનું) દેણું હાેર, ને અત્યારે ૯૯ લાખ કમાય, છતાં તેને હજી એક લાખનું દેણું દેખાય છે. (પણ ખરેખર તે કમાયા છે, ખાટ નથી ગઈ.) તથા બીએ માણસ જેની પાસે પૂર્વની કમાયેલી કરાડ રૂપિયાની મૂડી હતી, તેમાંથી અત્યારે ૯૯ લાખની ખાટ કરે છે, તેની પાસે એકલાખની મૂડી દેખાય છે (પણ ખરેખર તેને ખાટ ગઈ છે.) તેમ ધર્માંને પાપના ઉદય દેખાય તાપણ, તેને પૂર્વનાં ઘણાં પાપ હતાં તે આછા થઈ ને ઉદયમાં આવ્યા છે; ને પાપી જીવને પુશ્યના ઉદય દેખાય તાપણ તેને પૂર્વનાં ઘણાં પુશ્ય હતા તે આછા થઈ ને ઉદયમાં આવ્યા છે — એમ સમજવું. કાંઈ વર્તમાન પાપના ભાવથી અનુકૂળતા ન મળે, ને ધર્મભાવને કારણે પ્રતિકૂળતા ન મળે. એટલે ધર્માંને પ્રતિકૂળતામાં કાંઈ દેવાદિક સહાય કરે જ એવા કાંઈ નિયમ નથી, ને અધર્માંને દેવ આવીને દ'ડ કરે એવા કાઈ નિયમ નથી; તે પૂર્વનાં પુશ્ય-પાપ અનુસાર થાય છે.

આ વાત વધુ સ્પષ્ટ સમજાવવા બીજુ' એક દર્શત આવે છે :— એ મિત્રો હતા. એક આસ્તિક, બીજો નાસ્તિક. એકવાર બ'ને કરવા ગયા; રાત પડી. આસ્તિકે તાે એક મ'દિરમાં જઈને આખી રાત ધર્મધ્યાનમાં ને પ્રભુભજનમાં વીતાવી; ત્યારે બીજા નાસ્તિકે આખી રાત વેશ્યાના ઘરમાં જઈને પાપકાર્યોમાં વીતાવી.

\* હવે સવાર પડતાં જ્યાં આસ્તિક માણુસે મ'દિરમાંથી બહાર પગ મૂકયા કે તેને પગમાં એક કાંટા લાગ્યા.

\* બીજી તરફ નાસ્તિક માણુસે વેશ્યાના ઘરની બહાર જ્યાં પગ મૂક્ર્યો ત્યાં તેને સાચા માતીની એક માળા મળી.

ત્યારે તે નાસ્તિકે આસ્તિકને કહ્યું : દેખ, તે આખી રાત ધર્મકાર્યમાં ગાળી છતાં તને તાે કાંટાે લાગ્યાે ને મને આ માતીની માળા મળી ! –આમ કેમ બન્યું ?

આસ્તિકે કહ્યું: હે મિત્ર ! સામે જૈનગુરુ બિરાજે છે, તેમની પાસે ચાલ, તેઓ તને આ વાતનું રહસ્ય સમજાવશે.

[ ३. बुद्धचा विनापि...

भक्तामर-स्तोत्र ]

જૈન ગુરુએ કહ્યું : સાંભળા ! આ આસ્તિકને પૂર્વના કાેઈ તીવ પાપના ઉદ્દયે આજે કાંસી મળવાની હતી, પણ તેણે ધર્મધ્યાન કર્સું તેથી પાપકર્મા એકદમ ઘટી ગયા એટલે કાંસીને બદલે તેને ફક્ત એક કાંટા જ લાગ્યા, ને એટલાથી તેનાં પૂર્વના પાપકર્મ ખપી ગયા....તથા નવાં પુષ્ટ્ય પણ બંધાયા; અને આ નાસ્તિકને પૂર્વના એવા વિશેષ પુષ્ટ્ય હતા કે આજે તેને માટું રાજ્ય મળત, પણ તેણે પાપકાર્યો કર્યા તેથી તેનાં પૂર્વ પુષ્ટ્ય ઘટી ગયા, ને મહાન રાજ્યને બદલે તેને માત્ર એક રત્નમાળા મળી. તેનાં પુષ્ટ્યકર્મ ખપી ગયા ને નવાં પાપ બધાયા. પાતપાતાના પુષ્ટ્ય-પાપનું ફળ ભવિષ્યમાં બ'નેને આવશે. કાંઈ પાપના કળમાં રત્નમાળા નથી મળી, ને પુષ્ટ્યના ફળમાં કાંટા નથી લાગ્યા.

— આ રીતે જીવનાં વિશુદ્ધ પરિષ્ટ્રામથી પૂર્વનાં કર્મોમાં પષ્ટ્ર પરિવર્તન થઈ જાય છે. તેમાં કાેઈને જિનસ્તુતિ વગેરે કરતાં વિશેષ પુષ્ટ્યાદયના યાેગે દેવાદિની સહાયના પ્રસ'ગ અની જાય છે; પષ્ટ્ર જિનસ્તુતિ કરનારા અધા જીવાેને તેમ થાય જ એવાે કાેઈ નિયમ નથી. સાચી જિનસ્તુતિ કરનારને તાે પાતામાં વીતરાગ-વિજ્ઞાનની જ ભાવના છે, ને એ ભાવના વડે ધર્મ સાધનામાં તેને વિષ્ઠ આવતું નથી. ધર્મનું ફળ અંતરમાં તા તત્ક્ષણ શાંતિ આપે જ છે,

અહા પ્રભા ! આપ કેવળજ્ઞાનને પામેલા ને ભવખ'ધનથી છૂટા; પૂર્ણાન'દથી પૂરા અને દુઃખાેથી મુક્ત; તા આપને હૃદયમાં લેનારા અમે અલ્પજ્ઞ કે ભવખ'ધનમાં રહીએ તે કેમ પાલવે ! આપ મુક્ત, અને આપના ભક્તને બ'ધન, -એ શાભે નહિ. જુએા, આ પ્રકારની સ્તુતિ કરતાં કરતાં માનતુંગ મુનિરાજના બ'ધન તડાક કરતાં તૂટી ગયા. હે ભાઈ! તું સર્વજ્ઞસ્વરૂપને લક્ષમાં લઈને તેની ઉપાસના કર, તારા ૧૪૮ કર્મ'બ'ધનની બેડી ક્ષણમાં તૂટી જશે. અરે, વીતરાગભાવરૂપ જિનલક્તિ તા અંદરના માહના અને ભવના બ'ધન ઘણમાં છેદી નાંખે છે, ત્યાં બહારનાં તાળાં તૂટી જાય-એમાં તે શું આશ્ચર્ય છે! લાકો બહારના આશ્ચર્યમાં અટકી જાય છે, ને બહારની આશાથી ભક્તામર વગેરે સ્તાત્ર ભણે છે, પણ ભાઈ, સ્તુતિનું ખરૂં પ્રયાજન તા અંતરમાં પાતાને વીતરાગ ભાવની વૃદ્ધિ થાય-તે છે. તું જેની સ્તુતિ કરે છે તેમણે તા સર્વ રાગને છાડચો છે, તા તેમની સ્તુતિ પણ રાગ વગરના ભાવથી જ શાભે. ભગવાન અને ભક્ત બંનેના ભાવમાં જેટલા સુમેળ થાય તેટલી સાધક દશા, અને તે જ પરમાર્થસ્તવન.

હે પ્રભેા ! ત્રીજા આરામાં જેએા કેવળજ્ઞાન પામ્યા એવા આપની, હું પંચમઆરાનેા અલ્પગ્ર–સાધક સ્તુતિ કરું છું. આપના કેવળજ્ઞાન પાસે તાે મારું જ્ઞાન અન°તમા ભાગનું અલ્પ છે; ભલે અલ્પ, છતાં સમ્યક્ છે તેથી તેના વડે લજ્જાવગર હું આપની સ્તુતિ કરું છું...પામરતાનું ભાન રાખીને પ્રભુતાની ઉપાસના કરું છું. હે નાથ ! મારામાં કેવળજ્ઞાન નથી પણ આપના કેવળજ્ઞાનને તાે નજરે નીહાળું છું ને તેની ભાવના ભાવું છું; તેથી

( भक्तामर-स्ते।त्र

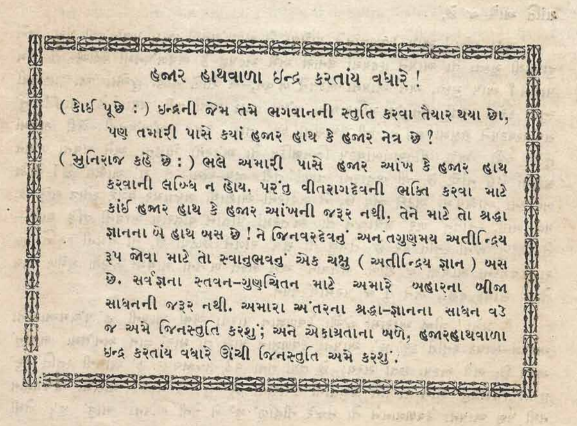
२. बुद्धचां विनापि... ]

HONT ON ARE & OUR HE FURST IS

આપની સ્તુતિ કર્યા વગર મારાથી રહેવાતું નથી. સર્વગ્રસ્વભાવનું ભાન થયું છે પણ હજી સર્વગ્રતા પ્રગટી નથી, ત્યાં સાધકને ગુણપ્રત્યેના પ્રમાદરૂપ આવા ભક્તિભાવ આવે છે. ગ્રાનસ્વભાવની ઉપાસનાપૂર્વકની આ સ્તુતિ છે. જેમની સ્તુતિ કરે છે તેમના જેવા વીતરાગી-અ'શ પાતામાં પ્રગટ કરીને, જવાબદારીના ભાનસહિતની આ ભક્તિ છે. 'હે ભગવાન! તમે જ મને તારી દેજો ' એમ બીજા ઉપર ઢાળી દેવાની (પરાધીનતાની) આ વાત નથી.

મારા જ્ઞાનમાંથી વિભાવાને કાઢી નાંખું છું ને સિદ્ધોને સ્થાપું છું; ચંદ્રની જેમ સિદ્ધપ્રભુ તાે કાંઈ ઉપરથી નીચે નહિ આવે, પણુ મારા સ્વચ્છ જ્ઞાનદર્પણુમાં તેમનું પ્રતિર્ભિબ ઝીલીને, એટલે કે તેમના જેવા શુદ્ધાત્માને અનુભવમાં લઈને હું પાતે સિદ્ધ થઇશ ને ઉપર જઈશ.—આવા ભાવથી સાધક જીવા સર્વજ્ઞની સ્તુતિ કરે છે.

it is in more a beauty of therein in the second there is a the



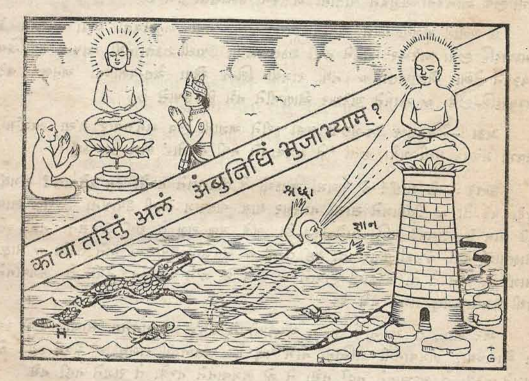
भक्तामर-स्तांत्र

### ( 23 )

[8]

## જિનગુણુસ્તુતિ તે સમુદ્રને તરવા જેવું મહાન કાર્ય છે

હે દેવ ! હું આપની સ્તુતિ કરવા ઉદ્યમી તાે થયેા છું, પરંતુ સમુદ્ર જેટલા આપનાં ગુણોના પાર હું અલ્પગ્ન કઈ રીતે પામીશ ? —



કે'વા ગુણા ગુણનિધિ ! તુજ ચંદ્રકાન્ત, જ્યાં ઊછળે મગરમચ્છ મહાન વાતે,

वक्तुं गुणान् गुणसमुद्र शशांक-कान्तान् कस्ते क्षमः सुरगुरु प्रतिमोपि बुद्धचा ? 👔 छ शुद्धिथी सुरशुरु सभ डे। सभर्थ ? 👙 कल्पान्तकाल-पवनोद्धत्त नक्रचक्रं, को वा तरोतुमलं अम्बुनिधि भुजाभ्याम् ।। रे हे छि ते तरी शहे ज समुद्र छाथे ?

હે ચંદ્ર જેવી ઉજજવળ કાંતિવાળા દેવ ! આપ તાે ગુણના સસુદ્ર છા, અનંત ગુણના સમુદ્ર આપના આત્મામાં ઊછળી રહ્યો છે, તે ગુણાનું વર્ણન કરવા બૃહસ્પતિ જેવા બુદ્ધિમાન પણ કાેણ સમર્થ છે ? અહા, આપના અચિત્ય ગુણા ! –વાણીના વિલાસ ત્યાં પહોંચતા

### [ भक्तामर-स्तोत्र

४. वक्तुं गुणान्...]

નથી, ને વિકલ્પમાં તે આવતા નથી. વચન-વિકલ્પોથી પાર સ્વાનુસવ વડે જ તેના પાર પમાય છે. જેમ-પ્રલયકાળે (પ'ચમ આરાના છેડે) કલ્પાંતના એવા ઉગ્ર પવન કૂ'કાશે કે દરિયાના માટામાટા માજા'માં મગરમચ્છના સમૂહ પણ ઊછળી જશે. આવા ઊછળતા દરિયાને બે હાથથી તરવા કાેણ સમર્થ છે! તેમ આ પ'ચમ કાળમાં શ્રદ્ધા-જ્ઞાનરૂપી બે હાથ વડે હુ' સવસમુદ્રને તરવાનું સાહસ કરું છું; આપની સક્તિવડે હું જરૂર સવસમુદ્રને તરી જઈશ....વિકલ્પથી પાર થઈ ને સ્વાનુસ્તિ વડે હું અનંતગુણના અનુસવ કરીશ.-આમ ધમી'જીવ આનંદના સમુદ્રને પોતાના અ'તરમાં ઉલ્લસતા દેખે છે.

હે પ્રભાે ! રાગથી ભિન્ન ચૈતન્યભાવને જેએા નથી અનુભવતા એવા અભવ્ય કે મિથ્યાદષ્ટિ જીવાે ખરેખર આપને નમી શકતા નથી, ઉપાસી શકતા નથી, આપના અતીન્દ્રિય સ્વરૂપને તેએા એાળખતા જ નથી. રાગથી ભિન્ન એવા ચૈતન્યભાવના અનુભવ વડે સમ્યગ્દષ્ટિ–જીવા જ આપને ખરેખર એાળખીને નમે છે, ઉપાસે છે.

**પ્રશ્ન :**—વ્યવહાર દેવ-ગુરુની શ્રદ્ધા કરીને અજ્ઞાની જીવ અનંતવાર ઊંચા સ્વર્ગમાં, નવમી ગ્રેવેયક સુધી ગયેા, છતાં 'તે ભગવાનને નથી નમતા ' એમ કેમ કહ્યું ?

ઉત્તર :- હે ભાઈ ! જે રાગમાં અટકચો તે વીતરાગને નમ્યાે કેમ કહેવાય ? રાગથી જુદા પડે તાે જ વીતરાગને સાચા નમસ્કાર થાય. વીતરાગ દેવની ઉપાસના વીતરાગ ભાવ વડે થાય છે, રાગવડે નહિ.-સાથે રાગ હાે ભલે, પણ રાગ તે કાંઈ ઉપાસના નથી, તે માક્ષમાર્ગ નથી. જેટલી વીતરાગતા થઈ તેટલી જ સર્વજ્ઞની ઉપાસના અને તેટલા જ માક્ષ-માર્ગ છે; અને તે તાે ભેદજ્ઞાની જીવાને જ હાેય છે. જેને ભેદજ્ઞાન નથી તે ભગવાનને નથી નમતા, પણ રાગને નમે છે.

અરે ભાઈ, તે' આત્માને તાે ન આેળખ્યો ને સર્વજ્ઞ ભગવાનનેય સાચા સ્વરૂપે કઠી ન આેળખ્યા. ભગવાનની ભક્તિના નામે પણ તે' અજ્ઞાનથી રાગતું જ સેવન કર્યું' જે રાગને નમ્યા તે ભગવાનને નહીં નમે; ને જે ભગવાનને નમ્યા તે રાગને નહીં નમે.

' નહિ નમશે....નહિ નમશે, નિશાન ભૂમિ ભારતનું '

સ્વરાજ લેવા માટે એમ બોલતા;—તેમ અહી' કહે છે કે— 'નહિ નમશે, નહિ નમશે, ધર્મા રાગને નહિ નમશે.'

સર્વગ્રપદના સાધક (માટાના છાર) થયા તે હવે રાગને નહીં નમે.

બુએા તાે ખરા, સર્વજ્ઞની અલૌકિક સ્તુતિ કરતા જાય છે અને સાથે સાથે નમ્રતા પણ પ્રગટ કરતા જાય છે. આપના ગુણા તાે દરિયા જેટલા ને મારી ખુદ્ધિ અલ્પ! હે દેવ! ઉપશંમરસથી ઉછળતા આપના કેવળજ્ઞાનાદિ અન'ત ગુણુસમુદ્રનું વર્ણુન કાેણ કરી શકે ?

भक्तामर-स्तोत्र

४. वक्तुं गुणान्... ]

અરે, ખૃહસ્પતિ જેવા એટલે દેવામાં ગુરુસમાન, બારઅંગ ધારક, તેઓ પહ્યુ અસંખ્ય વર્ષો સુધી હજારા જીલે આપનાં ગુણગાન ગાય તાેપણુ આપના ગુણાનું પૂરું વર્ણુન કરી નથી શકતા; એનાે પાર તાે અનુભવથી જ પમાય છે, વચનથી કે વિકલ્પાેથી પાર નહિ પમાય. એમ લક્ષમાં રાખીને, પરમ પ્રીતિને લીધે હું આપના ગુણાનું સ્તવન કરું છું.

ભગવાનના ગુણુેાની આ સ્તુતિ કાંઈ ભગવાનને રાજી કરવા માટે નથી પણુ પાેતાના ભાવમાં ગુણુના પ્રમાદ વડે તેની ભાવના કરીને વિશુદ્ધિ માટે છે. ને તે વિશુદ્ધિથી સ'વર– નિર્જરા પણુ થાય છે. એટલે ખરેખર તાે સ્તુતિના બહાને ભેદજ્ઞાનની ભાવના વડે જ ભવનાે નિસ્તાર થાય છે.

\* કુંદકુંદરવામીએ એ જ વાત પ્રવચનસારમાં સમજાવી છે-

જે જાણતા અહ<sup>6</sup>તને ગુણુ-દ્રવ્ય ને પર્યયપણે, તે જીવ જાણે આત્મને, તસુ માહ પામે લય ખરે. (૮૦) \* સમયસારમાં પણ પરમાર્થસ્તુતિના વર્જુનમાં એ જ વાત બતાવી છે— જીતી ઇન્દ્રિયા જ્ઞાનસ્વભાવે અધિક જાણે આત્મને, નિશ્વયવિષે સ્થિત સાધુઓ, ભાખે જિતેન્દ્રિય તેહને. (૩૧) \* નિયમસારમાં પણ તેઓશ્રી કહે છે કે—

શિવપંચ સ્થાપી આત્મને નિર્વાણની ભક્તિ કરે, તે કારણે અસહાય ગુણ નિજ આત્મને આત્મા વરે. (૧૩૬) \* પંચાસ્તિકાયમાં પણ કહે છે કે---

> તે કારણે માેક્ષેચ્છુ જીવ અસંગ ને નિર્મમ બની, સિદ્ધો તણી ભક્તિ કરે, ઉપલબ્ધિ જેથા માેક્ષની. (૧૬૯)

તેથી ન કરવા રાગ જરીયે કયાંય પણ માક્ષેચ્છુએ;

વીતરાગ થઈ ને એ રીતે તે ભવ્ય ભવસાગર તરે. (૧૭૨) જુએા તા ખરા, જૈનશાસનમાં સર્વત્ર જ્ઞાનસ્વભાવના અનુભવના ને વીતરાગતા કરવાના જ ઉપદેશ છે.

જેમ નાનાે બાળક પણ 'આવડાે માેટાે દરિયાે '—એમ પાતાના બે હાથ પહાેળા કરીને દરિયાનું વર્ણુન કરવાની ચેષ્ટા કરે છે, તેમ હે દેવ ! મારા શ્રદ્ધા–જ્ઞાનરૂપી બે નાનકડા હાથને વિસ્તારીને હું આપના ગુણુસમુદ્રની સ્તુતિ કરું છું.–આમ કહીને મુનિરાજે સર્વજ્ઞની સ્તુતિના અદ્ભુત ભાવાની રેલમછેલ કરી છે. [૪]

[ ५. सोहं तथापि...

भक्तामर-स्तोत्र ]

(२९) [ **२**]

## શક્તિ છે અલ્પ પણ ભક્તિ છે મહાન (નાની જ્ઞાનચેતનાવડે મહાન પરમાત્માની સ્તુતિ)

ભલે હું અલ્પઅુદ્ધિ બાળક જેવેા છું તાેપણુ હે સર્વજ્ઞદેવ! આપના પ્રત્યેની પરમ પ્રીતિને લીધે હું આપની સ્તુતિ કરવા ઉદ્યમી થયેા છું—એમ હવે કહે છે:—

सोहं तथापि तव भक्तिवज्ञान् मुनीश ! कतुँ स्तवं विगतज्ञक्तिः अपि प्रवृत्तः । प्रोत्यात्मवीर्यमविचार्य मृगी मृगेन्द्र नाभ्येति कि निजशिशाः परिपालनार्थम् ॥ नाभ्येति कि निजशिशाः परिपालनार्थम् ॥

હે સુનિનાથ ! હું શક્તિહીન છું પણ ભક્તિહીન નથી. જેમ, મૃગલીના બચ્ચાં ઉપર મૃગેન્દ્ર (સિંહ) પંજાની ઝાપટ મારવા આવે ત્યાં, પોતાના બચ્ચાં પ્રત્યેની પરમ પ્રીતિને લીધે, તેનું રક્ષણ કરવા માટે મૃગલી પણ પોતાના બળના વિચાર કર્યા વગર માટા સિંહની સામે થાય છે; તેમ આપના ગુણુની પરમ પ્રીતિને લીધે હું પણુ મારી શક્તિના વિચાર કર્યા વગર ભક્તિમાં પ્રવૃત્ત થયા છું. જુઓ. આ ભક્તિમાં આત્મગુણુની પ્રીતિ અને રક્ષા સિવાય બીજી કાેઈ લોકિક ભાવના નથી. જો લોકિક (પુત્ર-પૈસા વગેરેની) આશાથી ભક્તિ કરે તા તે ખરેખર ભગવાનના ભક્ત નથી. અરે, ધર્માત્માને બહારની અનેક ઋદિ સહેજે આવી મળે તા પણ તેને તેની ભાવના નથી, ભાવના તા આત્મગુણુની જ છે. હે જીવ ! જો ધર્મના સેવન લડે તું બહારની ઋદિને ચાહતા હા તો હા તો તું મૂઢ્મતિ છા; તું ભાગહેતુ રાગને સેવે છે, માક્ષહેતુ ધર્મન નહિ.

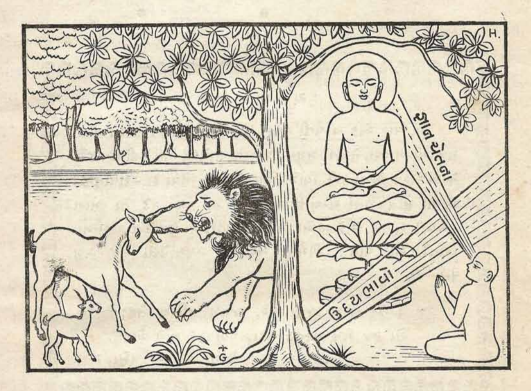
અહા, પરમાત્માના ગુણા પ્રત્યે સાધકનું હૃદય ભક્તિથી ઊછળી જાય છે. નિયમસાર-ટીકામાં મુનિરાજ કહે છે: 'ભવભયને લેદનારા એવા ભગવાન પ્રત્યે શુ' તને ભક્તિ નથી ? –તા તું ભવસમુદ્રની વચ્ચે મગરના મુખમાં છાે.' આ ભક્તિમાં એકલા રાગની વાત નથી, રાગથી ભિન્ન ગુણની આળખાણ સહિતની વાત છે,-કે જે માક્ષનું કારણ થાય છે.

વળી મેાક્ષગત પુરુષે તેલુા ગુણુભેદ જાણી તેમની જે પરમ ભક્તિ કરે, કહી શિવભક્તિ ત્યાં વ્યવહારથી.

### [ भक्तामर-स्तेात्र

५. सोई तथापि... ]

' અરેરે, આ પ'ચમકાળ છે, હુ' અલ્પગ્ન છું, શક્તિહીન છું' એમ બહાનાં કાઢવા વગર, મુમુક્ષુજીવ આત્માના ગુણુસ્વભાવની પરમ પ્રીતિથી માહની સામે થઈને માક્ષમાર્ગને સાધે છે; 'આ કાળે માક્ષ નથી '-એમ કહીને હતાશ થઈને બેસી રહેતા નથી.



જેમ હરણીના બચ્ચાંને પકડવા સિંહ આવે ત્યાં તેને બચાવવા તે હરણી સિંહની સામે પણુ શીંગડા ભરાવે છે, નિર્બળ હાેવા છતાં પુત્રના પ્રેમ તેને ઊછળી જાય છે; તેમ મુમુક્ષુનું આત્મવીર્ય પંચમકાળે પણુ ઉદયભાવની સામે પાતાના સ્વભાવને સાધવા માટે ઉદલસી જાય છે, ને તેમાં નિમિત્ત તરીકે સર્વગ્રપરમાત્મા પ્રત્યે ભક્તિ ઉદલસે છે.

આહા, ધમીંને સર્વજ્ઞ પરમાત્મા પ્રત્યેના પ્રેમ તા જીઓ! પ્રભાે! આ વિકરાળ કાળમાં મારા સાધકભાવરૂપી બચ્ચાંની રક્ષા ખાતર, હું પૂરી શક્તિથી આપની ભક્તિ કરીશ; અલ્પન્ન-સાધક હાેવા છતાં હું સર્વજ્ઞપદ તરફ દોડયા આવું છું, તેમાં વચ્ચે બીજો વિચાર કરીને હું અટકીશ નહિ. પરમપદ પ્રાપ્ત કરવા માટે મેં મીટ માંડી છે— 'ગજા વગર ને હાલ મનારથરૂપ જો '— અત્યારે હું શક્તિ વગરના હાેવા છતાં સર્વજ્ઞપદના મનારથ સેવું છું, ને તેની સ્તુતિ-આદર કરતા કરતા ધસમસાટ આપના માર્ગે ચાલ્યા આવું છું. -એ પરમપદ લાધે છૂટકાે.

[ ५. सोहं तथापि...

3%

મુસુક્ષુને આત્માના પરમપદની પ્રાપ્તિ સિવાય પૈસાના, પુત્રના, પુષ્ટયના કે સ્વર્ગનાય મનારથ નથી. રાગ રહેશે તેથી ઇ'દ્રાદિ પદ મળશે પણ તેના મનારથ નથી, તેની પ્રીતિ નથી; મનારથ તાે પરમ પદના જ છે.

WERRERERERERERERERERERERERE R **以花花展院的。我在在我在我们就能能** ' ચરણરજ' એકવાર એક ચક્રવલી રાજા સુનિરાજને વંદન કરીને રાજ. સભામાં આવ્યા. તેમના સુગટ ઉપર રજ લાગેલી જોઈને દીવાનજીએ તે ખંખેરવા ચેપ્ટા કરી. ત્યારે રાજા કહે છે—રહેવા દેા,–દીવાનછ! એ તાે મુનિવરાેનાં ચરણની રજ છે. એ રજ વડે તાે મારા મુગટની શાભા છે ! જીઓ ભક્તિ ! અહા, રત્નત્રયવ'ત મહાત્મા-એાની શી વાત! એમના ચરણેાથી સ્પર્શાયેલી ધળ પણ ધન્ય છે. '' વે ગુરુ ચરણ જહાં ધરે, જગમેં તીરથ તેહ; સાે રજ મમ મસ્તક ચઢા, 'ભુધર' માંગ એહ... તે ગુરૂ મેરે ઉર વસા. " 27 RERRERRERRERRERRERRERRERRERRER

[ કેાઇ કહે: 'તમે આવડી માટી સ્તુતિ ઊપાડી છે, પરંતુ લાકા તમને અલ્પન્ન સમજીને તમારી હાંસી ઊડાવશે તેા ? ' –તાેપણ, સાધક કહે છે કે હું તાે પરમાત્માનું સ્તવન કરીશ. પ્રભુના ગુણુના ખીલેલાે બગીચા જાેતાં મારાથી મૂંગા નહિ રહેવાય. હું કાંઈ લાેકાેને રાજી કરવા સ્તુતિ નથી કરતા, હું તાે પરમાત્માના ગુણા પ્રત્યેના પ્રમાદને લીધે આ બક્તિના ટહૂકાર કરું છું. –એ વાત કાેયલના દષ્ટાંતે હવેના શ્લાકમાં કહે છે.



[ ६. अल्पश्चतं श्रतवतां...

( 26)

[ 8 ]

भक्तामर-स्तोत्र ]

### કોયલનો ટહુકાર....ને....ભક્તનો રણુકાર

શાસ્ત્રજ્ઞ 'અજ્ઞ ' ગણીને હસતાં છતાંએ, ભક્તિ તમારી જ મને બળથી વદાવે; જે ક્રાેકીલા મઘુર ચૈત્રવિષે ઉચારે, તે માત્ર આમ્રતરુ માર તણા પ્રભાવે.

अल्पश्रुतं श्रुतवतां परिहासघाम, त्वद्भक्तिरेव मुखरी कुरुते बलान्माम् । यत्कोकिलः किल मधौ मधुरं विरौति तत् चाम्र चारु-कलिका निकरैक हेतु ।।



જેમ ચૈત્રમાસમાં આંબાના વૃક્ષ ઉપર કાર (કૂલ) દેખીને કાયલ મીઠા મધુર ટહૂકારા કરે છે...હવે આંબા પાકશે ને ખાશુ'-એમ પ્રસન્નતાથી કાયલ ટહૂકી ઊઠે છે; તેમ હે દેવ! જો કે હું અલ્પ શ્રુતવાળા છું ને બુદ્ધિમાન જના વડે ઉપહાસને ચોગ્ય છું તાપણ, જ્યાં આપનામાં ચૈતન્યગુણાની વસંત પૂરબહારમાં ખીલેલી જોઉં છું ત્યાં પ્રસન્નતાથી મારું હુદય સક્તિના ટહૂકારા કરી ઊઠે છે...આપના શાસનમાં અમારા અ'તરમાં જ્ઞાનકલિકા ખીલી ને હવે માક્ષનાં મધુર કળ થાડા વખતમાં ખાશું.

કાયલ મધુર ટહૂકા કરે છે, એ કાંઈ કાઈને સંભળાવવા ટહૂકા નથી કરતી, પણ

भक्तामर-स्तोत्र

સાધકને પાતાને શુદ્ધઆત્માની પ્રીતિ જાગી છે, તેથી પૂર્ણું શુદ્ધતા પામેલા ભગવાનને દેખતાં ભક્તિના ભાવ ઊછળી જાય છે; અહા, કઈ રીતે આપની સ્તુતિ-ભક્તિ કરું! કઈ રીતે ગુણગાનના ટહુકા કરું!

પ્રશ્નઃ-ભગવાનની ભક્તિના ભાવ તા રાગ છે, ને રાગ તે ધર્મ નથી, તા ભક્તિની વાત કેમ કરા છે! ?

ઉત્તર:-અરે ભાઈ, ભક્તિનું સ્વરૂપ તું ન સમજ્યેા. ભક્તિમાં ભગવાનની જે આળખાણ અને પ્રીતિ છે તે કાંઈ રાગ નથી. ગુણાને ઐાળખીને તેનું બહુમાન કરતાં પરિણામમાં વિશુદ્ધિ થાય છે, પાપ ટળે છે, પૂર્વનાં પાપકર્મા પણ પુષ્યરૂપે સંક્રમી જાય છે. ત્યાં જેટલી શુદ્ધતા અને વીતરાગતા થાય છે તેટલા ધર્મ છે, ને તે પરમાર્થભક્તિ છે. તેની સાથે રાગ રહ્યો તેમાં ભક્તિના ઉપચાર છે; તેનાથી પુષ્ય બંધાય છે, પણ ધર્માંની દર્ષિ તે રાગ ઉપર નથી, સર્વગ્ર જેવા રાગ વગરના ગ્રાનસ્વભાવ ઉપર તેની દર્ષિ છે.-એવી શહ દષ્ટિ-સહિતની ભક્તિનું આ વર્ણુંન છે. એકલા રાગની વાત નથી. જેને આત્માના પ્રેમ હાેય તેને ભગવાન પ્રત્યે ભક્તિના આવેા ઉલ્લાસ આવ્યા વગર રહેતાે નથી. ૧૪૮ કર્મપ્રકૃતિના બંધનમાં પૂરાયેલાે જીવ, આેળખાણુ સહિતની આવી ભક્તિવડે તે બંધનને તાેડી નાંખે છે, -- એવા અધ્યાત્મભાવા આ ભક્તિમાં ભરેલા છે.

જેમ મારલા ઊ'ચી ડાેકે ગહું કે ત્યાં સપાં ઢીલા થઈને ભાગી જાય; તેમ છે દેવ! તમારી સર્વજ્ઞતા દેખીને અમારા જ્ઞાનના ટંકાર થયા કે 'મારા આવા સર્વજ્ઞસ્વભાવ'---ત્યાં તે સર્વજ્ઞસ્વભાવના ટંકારથી મિથ્યાત્વાદિ સર્પો દ્વર ભાગે છે.

રતુતિકાર નસતાપૂર્વ'ક કહે છે કે હે દેવ ! મહાન શ્રુતધર ગણધરાદિ પણ આપની સ્તુતિ કરે છે, તેમની પાસે હું તાે કાેણુ ? છતાં આપના ગુણાે દેખીને સ્તુતિના ટહૂકાર કર્યા વગર મારાથી રહેવાતું નથી. – કેમકે આપના શાસનરૂપી કલ્પવૃક્ષમાં અમને સમ્યક્ત્વાદિ મીઠાં ફળ ખાવા મળે છે. અમારે માટે તા અત્યારે ધર્મની વસ તૠતુ ખીલી છે. વિદ્વાના (એટલે કે મૂરખાએા!) લલે મારી હાંસી કરે, પણ આપના અચિંત્ય ગુણા પ્રત્યેની પ્રીતિ મને પરાણે વાચાળ કરીને ભક્તિ કરાવે છે.—એમાં વળી લાેકલાજ શું? શું કાેયલ મીઠાે ટહૂકાે કરતાં કાેઈથી શરમાય છે! અત્યારે અમારી સાધકદશાની વસ'ત ખીલી છે. અહાે, અમારા ભગવાનનું આવું દિવ્ય જ્ઞાન! આવી અદ્ભુત વીતરાગતા ! ને આવા અપૂર્વ

#### [ भक्तामर-स्तोत्र

६. अल्पश्चतं श्रुतवतां... ]

長有国家国家の

અતીન્દ્રિય આનંદ! — એમ ગુણુપ્રત્યેના પ્રમાદથી સાધક જીવા પરમાત્માની ભક્તિ કરે છે. વાહ, પ્રભુના ગુણુા સામે જેતાં રાગ તા યાદે આવતા નથી, ચૈતન્યની વીતરાગી સુંકરતા જ દેખાય છે. ચૈત્રમાસમાં કાયલ જે ટહૂકારા કરે છે તે લૂમઝૂમ આંબાના ગ્હારના પ્રભાવ છે, તેમ અમારા જેવા સાધકના અંતરમાં જે ભક્તિ ઉદલસે છે તે હે નાય! આપના અચિંત્ય ગુણુાના જ પ્રતાપ છે. ધર્મરૂપી આંબા પાકવાના કાળમાં અમારાથી ભક્તિના ટહૂકા થઈ જાય છે. કાયલના ટહૂકા બહુ માઠા હાય છે તેમ હે દેવ! તારા ગુણુપ્રત્યેના પ્રેમના ટહૂકામાં જ્ઞાનની મીઠાશ છે. પરમાત્માની વીતરાગ-ભક્તિના જ્ઞાન-ટહૂકા કરતાં અજ્ઞાનીને નથી આવડતા, તે એકલા રાગના ટહૂકા કરે છે — તે તા કાગડાના કર્કશ અવાજ જેવા છે. કાગડાના અવાજને 'ટહૂકા' ન કહેવાય, તેને તા 'કા....કા....' કહેવાય. તેમ અજ્ઞાની રાગને ધર્મ સમજીને જે ભક્તિ કરે છે તે તા કાગડાના કા-કા જેવી છે, તેમાં જ્ઞાનના મધુર ટહૂકા નથી.

જ્ઞાની કહે છે—અહા, આવા કપરા પ'ચમકાળે મને આપના શાસનરૂપ કલ્પવૃક્ષ મળ્યું, હવે રત્નત્રયરૂપ આંબા પાકશે, તે દેખીને ભક્તિથી મારું અંતર ઊછળી જાય છે. અત્યારે તા પ'ચમકાળ છે ને ભગવાન ઝલ્લદેવ તા ત્રીજા કાળમાં થયા, છતાં જાણે અત્યારે તેઓ મારી સામે સાક્ષાત્ બિરાજતા હાય, એમ ભક્તિના બળે હું તેમને પ્રત્યક્ષ કરીને સ્તુતિ કરું છું. હું અલ્પન્ન છું પણુ મને સર્વજ્ઞની ભક્તિના ર'ગ લાગ્યા છે. લાકા ભલે હાંસી કરે કે – અરે પ'ચમકાળમાં આવી પરમાર્થ ભક્તિ ! ને પ'ચમકાળમાં આત્માના અનુભવ ! – પણ પ્રભા ! આપની ભક્તિના બળથી અમને તે સુગમ છે…..આમારે તા અત્યારે ધર્મલગ્ધિની મધુરી માસમ છે. — આવી ઉત્તમ ભાવનાપૂર્વક આ સ્તુતિના ટહૂકાર છે.

જેમ મધુર આંબા દેખીને કાયલના ક'ઠમાંથી મધુરતા ઝરે છે તેમ આપના ગુણુરૂપી મધુર આંબા દેખતાં હે દેવ ! અમારા હૃદયમાંથી ગુણુસ્તુતિનું જે મધુર સંગીત નીકળે છે – એ જ છે આ ભક્તામર – સ્તાત્ર ! (૬)

" આ સ્તાત્રના દરેક શ્લાકના ભાવાનું ચિંતન કરતાં – કરતાં મુમુશુના " આ સ્તાત્રના દરેક શ્લાકના ભાવાનું ચિંતન કરતાં – કરતાં મુમુશુના અંતરમાં પરમાત્મગુણાની માળા ગું થાતી જાય છે ને કર્માનાં બાંધન તૂટતા જાય છે. ભક્તામર ઉપર અત્યારમુધી પ્રગટ થયેલા વિવેચનામાં આ આત્મલક્ષી વિવેચન સૌથી શ્રેષ્ઠ અને આત્મસાધનામાં ઉપયાગી છે. તત્ત્વરુચિવંત ઊંડા જિજ્ઞાસુઓને તે ખૂભ લાભનું કારણ થશે ને આત્મહિતની સુંદર-મધુરી પ્રેરણા આપીને જિનભક્તિના ક્રોઇ નવા જ રંગ લગાડશે. આવી જિનભક્તિ ભક્તના દ્રદ્યને અતીવ આનંદિત કરે છે. ''

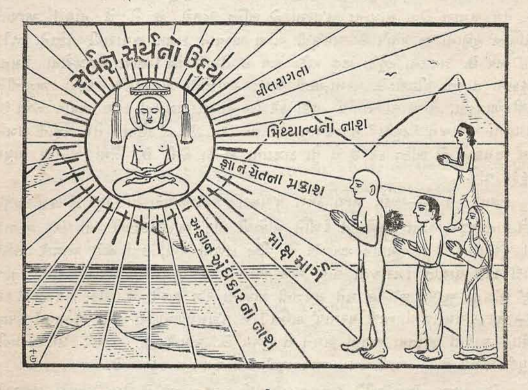
5

[ भक्तामर-स्तोत्र

( 3? )

સર્વજ્ઞસૂર્ય'ના સ્તવનવડે માહાંધકારના નાશ

[0]



આંધેલ પાપ જનનાં ભવ સર્વ જેહ, તહારી સ્તુતિથી ક્ષણમાં ક્ષય થાય તેહ; આ લાેક વ્યાપ્ત નિશિનું ભામરા સમાન અંધારું સૂર્ય-કિરણાથી હરાય જેમ.

त्वत्संस्तवेन भवसंतति सन्निबढं पापं क्षणात् क्षयमुपैति शरोरभाजाम् । ग्राक्रान्त लोकम् श्रलिनोलमशेषमाशु सूर्यांशु भिन्नमिव शार्वरमंधकारम् ।।

હે પ્રભાે! આપ સર્વજ્ઞ છા, મુક્ત છા; આપનું સ્વરૂપ લક્ષમાં લઈને જ્યાં અમે તેનું સમ્યક્ સ્તવન કરીએ છીએ ત્યાં, અનેક ભવથી બંધાયેલા પાપા ક્ષણમાત્રમાં ક્ષય પામી જાય છે, અમારું અજ્ઞાન અને ભવબંધન છૂટી જાય છે. આપ સર્વજ્ઞ, તા આપની સમ્યક્ સ્તુતિ કરનારને અજ્ઞાન કેમ રહે? આપ મુક્ત, તા આપની ઉપાસના કરનારને ભવબંધન કેમ રહે? જેમ, આખા લાકને ઢાંકી દેનારા દીઈકાળના કાળા ભમ્મર અંધકાર પણ સ્પ્ર-કિરણના હૃદય થતાં જ શીઘ દૂર થઈ જાય છે, તેમ હે સર્વજ્ઞ-સૂર્ય! આપને લક્ષમાં લેતાં અમારામાં સમ્યક્ મતિશ્રુતજ્ઞાનના કિરણા પ્રગટે છે ને મિથ્યાત્વઅંધકાર નષ્ટ થઈ જાય છે, તેની સાથે

[ ७. त्वत् संस्तवेन .....

भक्तामर स्तोत्र ]

પૂર્વે બ'ધાયેલાં દીર્ઘકાળનાં પાપકર્મો પણ ક્ષણમાં દૂર થઈ જાય છે. પ્રભાે! આપ તા ત્રિલાક-પ્રકાશી પરમ તેજસ્વી કેવળજ્ઞાનસૂર્ય છેા, ને સ્તુતિ વડે આપના સ'પર્કથી અમારી જ્ઞાન-ચતના પણ સમ્યક્ત્વતેજથી એવી ચમકી ઊઠી છે કે દ્યાર મિથ્યાત્વ-અ'ધકારને ક્ષણમાત્રમાં તેણુ નષ્ટ કર્યા છે.

પ્રભાે! જ્યાં આપના કેવળગ્રાનને અમારા હૃદયમાં લઈએ છીએ ત્યાં રાગ વગરના અમારા ગ્રાયકસ્વભાવ લક્ષમાં આવે છે, તેતા લક્ષે અમારુ' પરિણુમન માક્ષ તરફ થાય છે ને ભવળ'ધન તૂટી જાય છે. અહા, જેણે સર્વગ્રસ્વભાવના નિર્ણય કર્યો તેને તા મુક્તિના દરવાજા ખુલી ગયા.

ઘણા જીવાે મુંઝાય છે કે અરેરે, પૂર્વે અન તકાળમાં બંધાઈ ગયેલા કાળા કિટાેડા જેવા પાપ કર્મી કેમ કરીને છૂટશે ?

તેને કહે છે — અરે ભાઈ! અરિહ'ત ભગવ'તાને જેવી સવ'જ્ઞતા પ્રગટી એવા જ તારા જ્ઞાનસ્વભાવ છે – એમ એકવાર લક્ષમાં લઈને તેની સ્તુતિ – આદર – ગુણુગાન ને ભાવના કર, ત્યાં પૂર્વના બધાયોયેલા બધા પાપકર્મા એકક્ષણુમાં છુટી જશે ને તારા માક્ષપ'થ ઊઘડી જશે. અને, કર્મા અનંતકાળનાં તાે કાઈ જીવને હાતાં નથી, અસ'ખ્ય વર્ષોનાં જ હાેય છે. ગમે તેવું કર્મ બધાયું હાેય તે અસ'ખ્ય વર્ષે તાે ખરી જ જાય; તે ઉપરાંત, જેમ ઝગઝગતાે સ્રજ ઊગે ત્યાં અધારા ન રહે, તેમ જ્ઞાનસ્વભાવની ભાવના હાેય ત્હાં મિથ્યાત્વાદિ પાપકર્મા રહી શકે નહિ. અહા, ભગવાન જેના હુદયમાં બિરાજે એને વળી ભવના ભય શા? ને પાપનાં બધન કેવા?

જુઓ, આ સાચી જિનભક્તિનાે મહિમા અને તેનું ફળ!

ભાઈ, તું ભવથી ડરતાે હાે તાે જિતભવ એવા જિનવરાની ભક્તિ કર. ભગવતી આરાધનામાં કહે છે કે 'એકલી આ જિનભક્તિ દુર્ગતિનું નિવારણ કરવા તથા પુષ્ટ્યાને પૂરવા અને સિદ્ધિ પર્ય'ત સુખાની પર'પરા આપવા સમર્થ છે. (ગા. ૭૫૨) તેથી જેના અ'તરમાં આળખાણપૂર્વ'કની દઢ જિનભક્તિ છે તેને સ'સારમાં ભય નથી. [जस्स दढा जिणभत्ति तस्त भयं णत्थि संसारे ] (ગા. ૭૫૧) અલ્પકાળમાં જ ભવબ'ધનને તાેડીને તે માક્ષને સાધી લેશે.

ભરતચક્રવર્તી અને રામચંદ્રજી જેવા મહાત્માઓ પણ જિનભક્તિ કરતા, તેનું અદ્ભુત વર્ણુન પુરાણેામાં આવે છે. જેમ અમાસની આખી રાતનું ૧૨ કલાકનું અંધારું ભેગુ થયું હાેય તેને ટાળતા કાંઈ ૧૨ કલાક નથી લાગતા, સવારમાં પ્રકાશનું એક કિરણ આવતાંવે ત સણુમાત્રમાં તે ટળી જાય છે; તેમ દીર્ધકાળ (અસંખ્યવર્ષો)ના લેગા થયેલા પાપકર્મોને દ્રર કરવામાં કાંઈ અસંખ્ય વર્ષો નથી લાગતા, જિનદેવને ઓળખીને તેમના ધર્મની ઉપાસના વડે સમ્યજ્ઞાન-પ્રકાશ થતાંવે ત અજ્ઞાનઅંધકાર અને પાપકર્મો એકક્ષણુમાં છૂટી જાય છે. ७. त्वत् संस्तवेन..... ]

#### [ भक्तामर-स्तात्र

હે દેવ! આપના ગુણમાં અમારું ચિત્ત લાગતાં જ તે પાપ વગરનું વિશુદ્ધ થઈ જાય છે; તેથી 'મારુ' શુ' થશે ! હું કર્માથી કયારે છૂટીશ ! ' – એવી શંકા આપના ભક્તને થતી નથી. અહીં ભક્તિમાં એકલા રાગની વાત નથી, સર્વજ્ઞસ્વભાવની દષ્ટિપૂર્વકની આ ભક્તિ છે. 'નથી માહ તે મારા કંઈ, હુ' એક ગ્રાયકભાવ છુ' - આવા લક્ષવડે ધર્માત્મા સમસ્ત કર્મોથી ભિન્ન પાતાના આત્માને અનુભવે છે. અહેા દેવ! આપની ભક્તિથા જ્યાં આવે! સ્વાનુભવ-સૂર્ય ઊગ્યા ત્યાં હવે અમારા અ'તરમાં અજ્ઞાન-અ'ધકાર કેમ રહે ? ભવરહિત સ્વભાવને ભૂલીને અજ્ઞાનથી અનંત ભવ થઈ ગયા, પણ હવે જિનદેવના શાસનમાં આવીને ભવરહિત ગ્રાનસ્વભાવની ભાવનામાં આવ્યા ત્યાં અનંત ભવના નાશ થઈને માક્ષની સાધના શરૂ થઈ ગઈ.

આ ભક્તિમાં ' ભક્તામર-સ્તાત્ર 'ના એકલા શખ્દા બાલી જાય કે સરસ રાગ-રાગણીથી ગાય, તેની વાત નથી; જેમની આ સ્તુતિ છે એવા સર્વરૂ ભગવાનને આળખીને, અને તેમના જેવા શુહાત્માને લક્ષમાં લઈને જેણુ ભક્તિ કરી તેને સંસાર અને માક્ષ વચ્ચે તીરાડ પડી ગઈ, તે માક્ષના સાધક થયા ને ભવથી છૂટયા. અહા, સર્વજ્ઞ-પરમાત્મા જેના હુદયમાં બેઠા ત્યાં હવે સ'સાર કેવા ? આવી ભક્તિના સાચા ઊછાળા પણ અજ્ઞાનીને કઠી નથી આવતા. સર્વજ્ઞ પ્રત્યે એક વાર હુદયથી ઊછળી જાય તાે માક્ષના પ'ય હાથમાં આવી જાય ને ન્યાલ થઈ જાય. હે દેવ! આપના દિવ્ય ગુણા દેખતાં અમારા આત્મા ઉલ્લસિત થાય છે, અમારી દષ્ટિ ખૂલી જાય છે ને અજ્ઞાન દ્વર થાય છે.---

> કાેટિ વર્ષ નું સ્વપ્ન પણ જાગૃત થતાં શમાય; તેમ વિભાવ અનાદિના જ્ઞાન થતાં દૂર થાય.

આ સ્તુતિકાર માનતુંગસ્વામી તાે સુનિરાજ છે, પણુ સમ્યગ્દષ્ટિ-ગૃહસ્થને, તેમજ સમ્યગ્દર્શન પહેલાં પણુ સુપાત્ર જીવને પરમાત્મા પ્રત્યે ભક્તિના આવા ભાવ આવ્યા વિના રહેતા નથા. જો પ્રભુ પ્રત્યે ભક્તિભાવ ન ભાગે ને વિષયાના પ્રેમ વધી જાય તા તે છવ અપાત્ર છે; તેને સ્વછંદી કૂલટા જેવા કહ્યો છે. ધર્મના પ્રેમી જીવ પાતાના તન-મન-ધન ને જ્ઞાનની શક્તિ સાચા દેવ-ગુરુ-ધર્મની પ્રભાવનામાં વાપરે. પહેલાં અજ્ઞાનદશામાં કુદેવાદિ પ્રત્યે જેવા પ્રેમ હતા તેના કરતાં હવે જ્ઞાનદશામાં દેવ-ગુરુ-ધર્મના મહિમાની સાચી આળખાણુ થતાં ધર્મીને ભક્તિના ઉલ્લાસ કાેઈ અનેરા હાેય છે. આવા સવજ્ર ભગવાનના ભકત સંસારથી ખસીને જ્ઞાનસ્વભાવ તરફ વળ્યાે છે, હવે અલ્પકાળમાં રાગને તેમજ કમોને છેકાને તે મુક્તિને પામશે. (૭)

----

SAMARE THE THE PARTY AND THE REAL PROPERTY SA

भक्तामर-स्तोत्र ]

hether the the the the the the the the the

[ भक्ति अने शांति

(34)

### ભક્તિ અને શાંતિ

સાચી ભક્તિ નિષ્ફળ જતી નથી]

પ્રભાે! આપનાં અન'તગુણુ કે જે કેવળગ્રાનગમ્ય છે, તેનું પુરું સ્તવન તા દ્વર રહાે! એના અચિંત્ય પ્રભાવની તા શી વાત ! પરંતુ ઓળખાણપૂર્વ'ક લેવાતું આપનું નામ પણ, જગતના જીવાનું જન્મ-મરણના દુઃખાેથી રક્ષણુ કરે છે.—જેમ સાક્ષાત્ કમળ-સરાવર તા દૂર રહે, પણુ તેની શીતળ હવા પણુ ગીષ્મના આતાપથી તપ્ત જીવાને શાંતિ આપે છે.

' અમે સર્વત્ર પ્રભુની ભક્તિ તા કરીએ છીએ પણ કાંઈ શાંતિ કેમ મળતી નથી ! '

અરે ભાઈ ! એમ બને નહિ. સર્વજ્ઞપ્રભુ એટલે પૂર્ણુ શાંતરસના પિંડલા ! ભક્તિવડે તેમનામાં ચિત્ત જેડતાં જ ભક્તના આત્મા પણ શાંતરસમાં તરબાળ થઈ જાય છે. અને જો તને ભક્તિમાં શાંતિ નથી દેખાતી તાે તે' તારા ચિત્તને પ્રભુના ગુણામાં જોડશું જ નથી. અને તાે પછી ચિત્ત લગાડચા વગરની ભક્તિ કચાંથી સફળ થાય ! જો એકવાર પણ સમ્યક્સ્વરૂપે આળખીને ભગવાનના દર્શન કર્યા હાેત તાે આજે આવી દુ:ખદશા ન રહેત.

> ' પૂજ્યા છતાં શ્રુત છતાં નિરખ્યા છતાંચ, ધાર્યા ન ભક્તિથી તને મુજ ચિત્તમાંચ; તેથી થયા હું દુ:ખભાજન જિનરાય,

ના ભાવવિહીન કિયા કલવ'ત થાય. ' (કલ્યાણમ'દિર) બહારથી ભગવાનની સ્તુતિ-પૂજા કરી પણ તેમના ગુણે ને હુદયમાં ધારણ ન કર્યા...તા ત્યાં સમ્યક્ ભક્તિ કચાંથી થાય ? ને સમ્યક્-ભક્તિ વગર તેનું મહાન ફળ કચાંથી આવે !

માટે હે ભાઈ ! તું સર્વજ્ઞનું સ્વરૂપ આેળખીને તેમના ગુણાને ચિત્તમાં ધારણ કર. તેા જરૂર તને માક્ષમાર્ગની અપૂર્વ શાંતિ મળશે.

આત્મસ્વરૂપની નિર્વિકલ્પ અનુભૂતિની તેા શી વાત ! એ તેા અચિત્ય–આન'દકારી છે; ને તે સ્વરૂપની સન્સુખ થઈને તેનું ચિંતન કરતાં, તેની ડ'ડી હવા આવે–તે પણુ સુસુક્ષુને આન'દ ઉપજાવે છે.

ent who are a and the fit of the and areas the

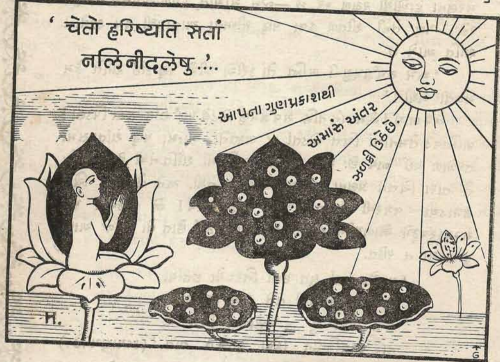
[ भक्तामर-स्तोत्र

### ८. मत्वेति नाथ...]

# (35) [2]

# પ્રભુના ગુણુના સાન્નિધ્યને લીધે સ્તાત્રની શાભા

સર્વજ્ઞસ્વભાવના સ્તવન વડે સાધકનું અલ્પજ્ઞાન પણ શાેભી ઊઠે છે. [વાચ્યરૂપ જ્ઞાનની શાેભાને લીધે વાચકરૂપ શબ્દોની પણ શાેભા ]



માની જ તેમ સ્તુતિ નાથ તમારી આ મેં, આરંભી અલ્પમતિથી, પ્રભુના પ્રભાવે... તે ચિત્ત સજ્જન હરે જયમ બિંદુ પામે માતીતગ્રી કમળપત્રવિષે પ્રભાને. ૮.

मत्वेति नाथ तव संस्तवनं मयेदं आरभ्यते तनुधियापि तव प्रभावात्। चेतो हरिष्यति सतां नलिनी-दलेषु मुक्ताफलद्युति-उपति ननूदबिन्दुः ।८।

હે દેવાં એ રીતે આપની સ્તુતિના અપાર મહિમા જાણીને, હું અલ્પણહિ હોવા છતાં આપના સ્તવનના પ્રાર'લ કરું છું; પ્રભા! આપના ગુણના પ્રભાવને લીધે આ સ્તવન (લક્તામરસ્તાત્ર) સજ્જન પુરુષાના ચિત્તને હરી લેશે; આ સ્તવનમાં આપના ગુણના મહિમા દેખીને સત્પુરુષાનું ચિત્ત પ્રસન્ન થશે.—જેમ ખીલેલાં કમળ ઉપર બાઝેલું ઝાકળનું બિંદુ પણુ માતી જેવી ચમકથી શાબી ઊઠે છે, તેમ આ સ્તાત્રના શખ્દા પાછળ (વાચ્યરૂપે)

### भक्तामर-स्तोत्र ]

9. मत्वेति नाथ...

આપના અચિંત્ય ગુણાના પ્રભાવ હાેવાથી તે પણ સજ્જનાના કંઠમાં બાેતીની માળા જેમ શાભી ઊઠશે. આપ મહાન છાં, આપના ગુણા મહાન છે, તેથી આપના ગુણુનું વાચક આ સ્તાત્ર પણ અત્ય'ત શાભી ઊઠશે ને સજ્જનાના મનને હરી લેશે.

પ્રેલા! હું ભલે મંદળુદ્ધિ છું પશુ જેમનું સ્તવન કરું છું એવા આપ તો કેવળગ્રાનના સમુદ્ર છા. મારા શખ્દા નહિ પણુ આપના ગુણા સત્પુરુષના ચિત્તને હરી ૯યે છે. આ સ્તાત્રમાં આપની સર્વગ્રતાનાં વખાણુ સાંભળીને મુમુક્ષુજીવા પ્રસન્ન થશે કે વાહ! પ્રભુની કેવી ભક્તિ કરી છે! આમ સ્તુતિ વડે આપના ગુણામાં મુમુક્ષુનું ચિત્ત થ'ભી જશે. મારું સાધકજ્ઞાન અલ્પ હાવા છતાં તેની સ'ધિ પૂર્ણુ સાધ્ય એવા સર્વગ્રસ્વમાવ સાથે છે તેથી તે જ્ઞાન પણુ મિક્ષમાર્ગ તરીકે શાભી રહ્યું છે. પાણીનું દીપું સામાન્ય જમીન પર પડ્યું હાય તેમ તેની કાંઈ કિંમત નથી, પશુ કમળના કૂલની પાંદડી પર લાગેલું પાણીનું દીપું ( તે કમળના અલિપ્ત સ્વભાવને લીધે ), તેના પર સૂર્ય કિરણુ પડતાં માતીની જેમ અગમગી ઊઠે છે. તેમ આપના ગુણુ ઉપર લાગેલું મારું આ ભક્તિનું બિંદુ સાચા મોતીની જેમ શાભી લઠશે. જગતમાં સામાન્ય શખ્દોની કાંઈ કિંમત નથી, પણુ જેની સાથે વાચ્યરૂપે આપના અચિત્યગ્રણોના મહિમા રહેલા છે તે શખ્દા સજ્જનાના ચિત્તને પ્રિય લાગે છે ને જિનવાણીની જેમ શાભી ઊડે છે, તથા તેને લક્ષમાં લેનારું જ્ઞાનબિંદુ પણુ માક્ષમાર્ગમાં સાચા રત્નની જેમ શાભી ઊડે છે.

જુઓને, આ ભક્તામર-રતાત્ર કેવું પ્રસિદ્ધ શેલે છે! તે કાંઈ બહારના પ્રભાવને લીધે નહિ પણુ તેના અંદર પરમાત્માના ગુણેવું અઠ્કવત વર્ણન ભરેલું છે તેથી તે શેલે છે. પ્રભેા, હું ( સ્તુતિકાર ) ભલે નાના, પણુ સ્તુત્થ એવા આપ તા ત્રણુલાકમાં મહાન છેા તેથી આપની સ્તુતિના મહિમા પણુ ત્રણુલાકમાં ફેલાઈ જાય છે; ઊદ્ધવંલાકના દેવેન્દ્રો પણુ સક્તિપૂર્વ'ક આપની સ્તુતિ કરે છે, મધ્યલાકમાં ફુનોંદ્રો પણુ આપની સ્તુતિ કરે છે, ને અધાલાકમાં ધરણેન્દ્ર વગેરે પણુ આપની સ્તુતિ-ગ્રણુગાન કરે છે. અહા, આપ તા અનંત ગુણેાની પ્રભુતાથી શાભી રહ્યા છા, ને અમારા અંતરમાં ઊછળતી આ ભક્તિ પણુ માતાની માળા જેવી શાભી લઠશે; તેનાથી અમારા પરિણામ ઊજજવળ થશે. ધર્માત્માનું હૃદય પરમાત્માના ગુણે પ્રત્યે આનંદથી ઉલ્લસી જાય છે. પ્રભાે, કુકવિઓ વિષય-ક્રધાયોની પાષક જે કાવ્યરચના કરે છે તે નથી શાભતી, તે તા જીવાનું અહિત કરનારી છે; પરંતુ આપના વીતરાગી ગુણેાનું આ સ્તવન તા જીવાને વિષય-ક્રધાયોથી છાડાવીને વીતરાગતાની ભાવના બગાડે છે, તેથી તે સુંદરપણે શાભે છે. સજ્જનાનું ચિત્ત તે સાંભળીને પ્રસન્ન થાય છે. પરમાત્મપદના ગુણુગાન ગાતાં અને સાંભળતાં સાધક સન્તોને પ્રમાદ જાગે છે; ને તેના હારા પાતાના ચિત્તને પરમાત્મગુણેની ભાવનામાં જોડીને સમ્ચકૃત્વાદિ માતી વડે તેમના આત્મા શાભી ઊઠે છે.—આવા અધ્યાત્મભાષો આ વીતરાગી-સ્તવનમાં ભર્યા છે. (૮)

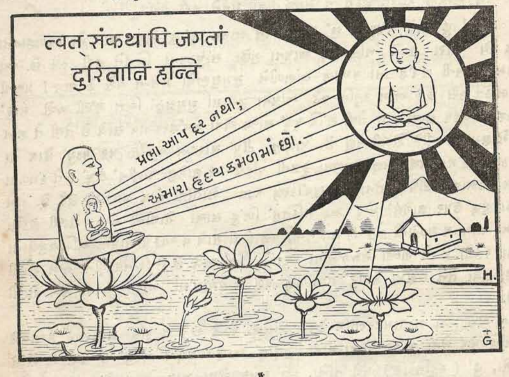
िभक्तामर-स्तोझ

(36)

९. आस्तां तव .... ]

# [ ]

ભગવાનના ગુજ્ઞની કથા પણ આત્મવિકાસ કરનારી છે



हरे रहे। रहित हाथ स्तुति तभारी! आस्तां तव स्तवनं अस्त समस्त दोषं, ત્હારી કથા પણ અહેા! જન-પાપહારી; त्वत् संकथापि जगतां दुरितानि हंति। દૂરે રહે રવિ કઠિ તકપિ પ્રભાએ-प्रभव सहस्रकिरणः कुरुते दुरे બોલે સરાવર વિષે કમળાે ઘણાંએ. पद्माकरेषु जलजानि विकासभांजि।। જીએ તાે ખરા, દ્રર રહેલા ( અસ'ખ્ય વર્ષ પહેલાં થયેલા ) પરમાત્માને પણ ભક્તિના બળે નજીક લાગીને કહે છે કે હે પ્રભા! આપના સાક્ષાત્ કેવળગ્રાનસૂર્યની તા શી વાત! તેનાં પ્રકાશનાં કિરણા પણ અમારા સુધી પહેંાચીને અમારા આત્માને વિકસિત કરે છે. ક્ષેત્ર અને કાળથી લલે દૂર હેા પછુ અમારા ભાવમાં તા આપ સમીપ જ છા.

સામાન્યપણે ' સ્તુતિ ' તા તેને કહેવાય છે કે જેનામાં જે ગુણ હાય તેને વધારીને કહેવામાં આવે; પરંતુ હે જિનદેવ! સમસ્ત દેાષરહિત અને સર્વ ગુણે પૂરા એવા આપનામાં જે અગાધ ગુણા વિદ્યમાન છે તેનું પણ પૂરું વર્ણન કરવાની મારી શક્તિ નથી, તાેપછી તેને વધારીને કહેવાની તાે વાત જ શી! આપનામાં ન હાેય એવા કાેઈ ગુણ જગતમાં

### भक्तामर-स्तोत्र ]

### (32)

કચાં છે કે જે વધારીને હું સ્તુતિ કરું ! પ્રભા, આપની પૂરી સ્તુતિની વાત તા દ્ર સ્હા, આપનાં ઉત્તમ ગુણાની સુકથા પણ જગતનાં પાપાને હરનારી છે. ભક્તિથી આપનું નામ લેતાં પણ જીવાનાં પાપા દ્રર થઈ જાય છે ને તેમના ગુણા વિકસવા માંડે છે. પાણીનું સરાવર તા જરાક દ્રર હાય પણ તેના ઉપરથી પસાર થતી જલબિંદુવાળી ઠંડી હવા પણ, ગ્રીષ્મના તાપથી તસ પથિકને કેવી મધુરી શાંતિ આપે છે! અથવા, હજારા કિરણાવાળા સૂર્ય તા દ્રર હાય છતાં તેની પ્રભા પણ સરાવરનાં કમળાને વિકસિત કરે છે; તેમ હે સવર્જ્સર્સ્ય ! આપના જેવા ગુણાના નિર્વિકલ્પ અનુભવની તા શી વાત,-આપના ઉત્તમ ગુણાની કથા કરીએ (કે સાંભળીએ) છીએ ત્યાંપણ અમારું ચિત્ત આપના ગુણામાં જોડાય છે ને વિષય-કળાયાથી પાછું વળી જાય છે, એ રીતે અમારું હિટયકમળ વિકસી જાય છે. આ રીતે આપનાં ગુણાની કથા પણ પાપના નાશ કરનારી છે, ને તે ગુણાની અનુભૂતિ તા ભવના નાશ કરનારી છે.

જીએા, ગ્રુણના લક્ષપૂર્વકની આ સ્તુતિ ! આમાં નિશ્ચય ને વ્યવહાર બ'ને સમાઈ જાય છે. હે પ્રસાે ! આપે સવે દાયના નાશ કરીને સવે ગુણેાથી ભરેલી સર્વગ્રતા પ્રાપ્ત કરી, અને દિવ્યધ્વનિ વડે જગતને માટે સર્વગ્રપદનો ઢ ઢેરા પ્રસિદ્ધ કર્યો કે હે જીવા ! અ'તર્મુખ થઈ ને સર્વગ્ર થવાના તમારા પણ સ્વભાવ છે. દાયથી પાછા વળીને વીતરાગી ગ્રાનસ્વભાવ તરફ જે સૂકે તેણે જ વીતરાગભગવાનની કથા સાંભળી કહેવાય. જે રાગમાં કે બાહ્યવિષયામાં જ રાકાઈ રહે તેણે તા ખરેખર રાગની વિકથા જ સાંભળી છે, વીતરાગની સુકથા નહીં. અહા, પરમાત્માની જેમ આત્માના વીતરાગસ્વભાવ ને સર્વગ્રસ્વભાવ !--એ સ્વભાવના પ્રેમપૂર્વક તેની કથા જે સાંભળે તેને મિચ્યાત્વાદિ પાપાના જરૂર નાથ થઈ જાય છે, ને સમ્યકત્વ-કમળ ખીલી જાય છે.

જુઓ, અત્યારે પર્યુષ્ણુમાં આ 'ભગવતકથા ' વ'ચાય છે. ભગવાનના ગુણેાની કથા તે ભાગવતકથા ભગવાન જે પાગ્યા તે પમાડનારી આ કથા ભાગવત કથા છે. પ્રભાે ! સ'પૂર્ણુ વીતરાગ ભાવરૂપ આપની પૂર્ણુ સ્તુતિ તા અલ્પકાળમાં જ કેવળજ્ઞાન ને પૂર્ણાન દ આપીને અમનેથ આપના જેવા પરમાત્મા અનાવી દે છે; પરંતુ ત્યારપહેલાં વચ્ચે રાગવાળી ભૂમિકામાં પણુ આપના ગુણા પ્રત્યેના પ્રેમ અને તેની કથા-સ્તુતિ પણુ પાપના નાશ કરનારી છે. આપના ગુણેાની પ્રીતિ કરનાર જીવ અલ્પકાળમાં માક્ષનું ભાજન થાય છે. પદ્મન સ મુનિરાજે પણુ કહ્યું છે કે—

> तत्प्रति प्रीतिचित्तेन येन वार्तापि हि श्रुता। निश्चितं स भवेत् भव्यो भाविनिर्वाणभाजनम् ।। चैतन्थ प्रीति चित्तभां २ाभी ४था पणु सांभणे, ते भव्य भावि-भेक्षिने। पात्र જ ध्रुवपणुे अने.

भक्तामर-स्तोत्र

९. आस्तां तव ... ]

ચૈતન્યતત્ત્વ પ્રત્યે પ્રેમપૂર્વંક તેની વાર્તા પણ જેણે સાંભળી છે તે ભવ્યજીવ અવશ્ય ભાવિનિર્વાણુનું ભાજન થાય છે. ચિત્તમાં ગુણપ્રત્યે પ્રીતિપૂર્વંકનું શ્રવણુ તે અપૂર્વ છે. સાંભળ્યું પણ ચિત્તમાં તેની પ્રીતિ ન કરી તાે શું કાયનું ?

અહેા નાથ! આપના આત્મામાંથી તાે સવે પાયા દૂર થયા, ને આપના ગુણાની કથા સાંભળનારને પણ પાયા દૂર થાય છે. હે પ્રભા! અમારું કેવળજ્ઞાન તાે હજી થાડું ક આઘું છે, પણ આપના કેવળજ્ઞાનને જ્યાં લક્ષમાં લઈએ છીએ ત્યાં અમારું સમ્યજ્ઞાન-કમળ ખીલી જાય છે, ને અજ્ઞાન-પાપાંધકાર ટળી જાય છે. સંસારની જેલ કે કર્માના તાળાનું બાંધન હવે અમને રહી શકે નહીં.

વાહ, જુઓ તા ખરા પ્રભુની સ્તુતિમાં સાધકની નિઃશ'કતા ! અ'તરમાં સર્વજ્ઞના નિર્ણ્યનું જેર ભર્શું છે...તેમાંથી અવાજ આવે છે કે અમારા મિચ્યાત્વઅંધકાર ટળ્યા છે ને કેવળજ્ઞાનનું પરાઢિશું ઊગ્શું છે, અમારું ચૈતન્યકમળ વિકસવા માંડશું છે; અસંખ્યપ્રદેશી ચૈતન્યબાગમાં શ્રદ્ધા-જ્ઞાન-આનંદનાં કૂલ અનંત પાંખડીએ ખીલ્યાં છે. —આવી શ્રદ્ધાવાળા છવ જ સર્વજ્ર-પરમેશ્વરની સાચી સ્તુતિ-ભક્તિ-ઉપાસના કરી શકે છે. ભગવાનની કથા વગેરે ચારે અનુયાગમાં વીતરાગતાનું પ્રયાજન પાંખ્યું છે. વીતરાગતા પ્રત્યેના ઉદ્ધાસ તે જ વીતરાગદેવની ભક્તિ. આવી ભક્તિ રાગના નાશ કરીને વીતરાગતા પ્રગટાવનારી છે. રાગની પ્રષ્ટિના અભિપ્રાય રાખીને ભક્તિ કરે તા વીતરાગની સાચી ભક્તિ થાય નહિ.

હે જવ! સર્વજ્ઞ-વીતરાગ ભગવાન પ્રત્યે જો તારા ચિત્તમાં ભક્તિ નથી ઉલ્લસતી, તો તારુ' ચિત્ત પત્થર જેવુ' છે, તે ખીલશે નહિ. પ્રભુના ગુણુગાનના ગુંજારવ સાંભળતાં તો ભક્તનું હૃદય કૂલની જેમ ખીલી ઊઠે છે; 'વાહ! આવી અદ્ભુત ભક્તિ ને આવા અદ્ભુત ગુણુા!' હે નાથ, આપ મુક્ત, સવ' બંધનથી રહિત, આપને હૃદયમાં રાખીને સ્તુતિ કરતાં અમારી દૃષ્ટિ ખુલી ગઈ ને શુહસ્વરૂપના વિકાસ થયા, ત્યાં હવે અંદરમાં કે બહારમાં અમને કાેઈ બંધન રહી શકે નહિ. તુચ્છ જીવાદ્વારા બહારમાં જૈનધર્મની હીનતા થાય તે મુનિરાજ-માનતુંગરવામીથી સહન થયુ' નહિ એટલે ઉપસર્ગ જાણીને આ સ્તાત્રદ્વારા ભક્તિની એવી ઝલક જગાડી કે ફડાક-ફડાક બંધન અને તાળાં તૂટી ગયા. જિનેન્દ્રભક્તિના આવે અદ્ભુત મહિમા દેખીને રાજા-પ્રજા ઘણા પ્રભાવિત થયા ને જૈનધર્મના જયજયકાર થયા. આવુ' આ ભક્તામર-સ્તાત્ર માત્ર બહારના ચમત્કારા માટે નહિ પણુ અંદરમાં જિનગુણુોનો મહિમા સમજવા માટે છે; તેમાં ઊંડાં અધ્યાત્મભાવા ભર્યા' છે.

શ્રી જિનસેનરવામીએ ' મહાપુરાણુ' ( ગુજરાતી પા. ૮૩–૮૪ )માં સ્તુતિનું સ્વરૂપ બહુ સરસ રીતે બતાવ્યું છેઃ ત્યાં ભગવાન ઋષભદેવને કેવળગ્રાન થયું ત્યારે સ્તુતિ કરતાં ઇદ્ર કહે છે કે

्रि. आस्तां तव...

હે ભગવન્ ! મારી ખુદ્ધિ મંદ હાેવા છતાં હું માત્ર ભક્તિથી પ્રેરાઈને ગુણરત્નાની ખાણ એવા આપની સ્તૃતિ કરું છું; આપ વીતરાગ હાેવા છતાં આપની સ્તૃતિ કરનારને પાતાના વિશુદ્ધ પરિણામને લીધે ઉત્તમ ફળ સ્વય' પ્રાપ્ત થાય છે. પવિત્ર ગુણાનું કીર્તન કરવું તે સ્તુતિ છે. પ્રસન્નબુદ્ધિવ'ત ભવ્યજીવ સ્તુતિ કરનાર ( સ્તાેતા ) છે; સર્વગુણુસ'પન્ન એવા આપ સર્વજ્ઞદેવ સ્તુત્ય છે! અને માક્ષસુખની પ્રાપ્તિ તે સ્તુતિનું ઉત્તમ કળ છે. પ્રલા, આપની ભક્તિ-આપના ગુણાની સ્તુતિ મુમુક્ષુ જીવાને આન'દિત કરી રહી છે. રાગદ્રેષ રહિત અને જ્ઞાન-આન'દસહિત એવા આપ વઝ્રાભૂષણ વગર જ સવેત્કૃષ્ટરૂપે શાભી રહ્યા છેા. આત્માની શાભા પરિગ્રહથી નથી, વીતરાગતાથી જ આત્માની શાભા છે. આપની પ્રભુત્વશક્તિ પણ કેવી આશ્ચર્યકારી છે કે કાેધ કર્યા વગર જ આપે માહેશત્રુને હણી નાંખ્યા. સ્વય' આત્મામાંથી જ આપ સર્વજ્ઞપણે પ્રગટ થયા છે। તેથી 'સ્વયંભૂ' એવા આપને નમસ્કાર હેા. આપના જેવા ગુણા અમારામાં પ્રગટ કરવા તે જ આપની પરમ સ્તુતિ છે. તેથી આપના જેવા ગુણોના અંશ મારામાં પ્રગટ કરીને હું આપની સ્તુતિ કરવા ઉદ્યમી થયે৷ છું. ભલે આપના પૂરા ગુણાની સ્તુતિ વચનથી ન થાય, પરન્તુ આપના ગુણાના પ્રેમ અને તેની સુકથા પણ અમને આનંદ દેનારી છે; તેના વડે અમારામાં ન હાેય એવા ગુણા અમે પ્રગટ કરીએ છીએ. અને જ્ઞાનવડે આત્માની અનુભૂતિ કરતાં તેમાં સવે ગુણા સમાઈ જાય છે. આવી સ્વાનુભૂતિરૂપ અભેદ ભક્તિવડે અમે પણ પરમાત્મપદ પામશું,-ત્યારે આપની સ્તુતિ પૂરી થશે; ત્યાં સ્તુત્ય અને સ્તુતિકાર (ભગવાન અને ભક્ત, અથવા સાધ્ય અને સાધક) એવા ભેદ પણ નહીં રહે.

જીઓ, આવી પરમ ભક્તિ તે નિર્વાણભક્તિ છે, તે જ માક્ષગત એવા સિદ્ધની ભક્તિ છે, તે જ રત્નત્રય-ભક્તિ અથવા માક્ષના કારણરૂપ ભક્તિ છે. શ્રમણા તેમજ ધર્મી શ્રાવકાે પણ આવી ભક્તિ કરે છે...તેથી તે ભક્ત છે....ભક્ત છે.—

"भक्तो भक्तो भवति सतत श्रावकः संयमी वा"

નિયમસારમાં પરમ ભક્તિનું વર્ણન કરતાં કુંદકુંદરવામી કહે છે કે-

શ્રાવક-શ્રમણ સમ્યકત્વ-જ્ઞાન-ચારિત્રની ભક્તિ કરે, નિર્વાણની છે ભક્તિ તેને, એમ જિનદેવા કહે. (૧૩૪)

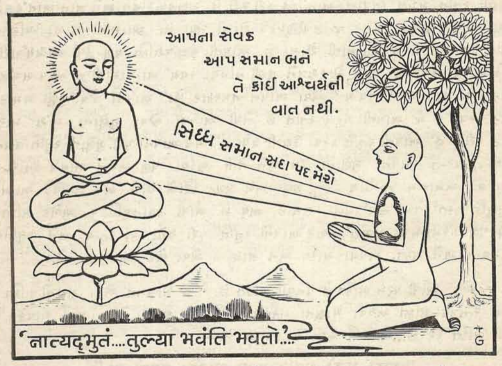
જે જીવ ભવભયના હરનારા આ સમ્યક્ત્વની, શુદ્ધ જ્ઞાનની અને ચારિત્રની ભવછેદક અતુલ ભક્તિ નિર'તર કરે છે, તે નિર'તર ભક્ત છે...ભક્ત છે...એટલે કે તે માક્ષના સાધક છે. આસન્ન ભવ્ય જીવા આવી ભક્તિ કરે છે. આ ભક્તામર-સ્તાેત્રમાં પણ આવી વીતરાગી ભક્તિનું જ તાત્પર્ય સમજવાનું છે, (૯)

[ भक्तामर-स्तोत्र

१०. नात्यद्भुतं भुवन... ] (४२)

[20]

પરમાત્માની સેવાનું ફળ....પરમાત્મપદની પ્રાપ્તિ ( પ્રભા, અમેય આપના જેવા જ થઈશું)



આશ્ચર્ય ના ભુવનભૂષણ ! ભૂતનાથ ! તે તુલ્ય થાય તુજની, ધનિકો શું પાતે પૈસે સમાન કરતા નથી આબ્રિતાન ?

नात्यद्भुतं भुवनभूषण भूतनाथ भूतेः गुणैः भूवि भवन्तमभिष्ट्वन्तः । 🕈 ३५ अुषे उल स्तुति अस्तार अन्न, तूल्या भवंति भवतो ननु तेन कि वा भूत्याश्रितं य इह नात्मसमं करोति ॥

હે ભુવનના ભૂષણ અને 'ભૂતનાથ' એટલે કે જીવાના નાથ! આપની સ્તુતિ કરનારા છવા, ગુણામાં આપના જેવા થઈ જાય છે -- એ કાેઈ અતિ-અદ્ભુત આશ્ચર્યની વાત નથી. લાકમાં પણુ સ્વામી પાતાના આશ્રિત સેવકાને પાતાની સમાન સુખી કરે છે. જો સેવકનુ દારિદ્રય ન મટાડે તાે એવા સ્વામીથી શું પ્રયાજન છે? પ્રભાે, અમે આપને નાથ તરીકે સ્વીકાર્યા છે, ઇષ્ટ દેવ તરીકે માન્યા છે,-શા માટે? કે આપના જેવા બનવા માટે.

ð

' અદ્ભુત માધુર્ય! અદ્ભુત પરિણામ! અદ્ભુત કવિત્વ! એવું આ મહા કાવ્ય છે.'

[ १०. नात्यद्भतं भुवन...

### भक्तामर-स्तोत्र ]

( 83 )

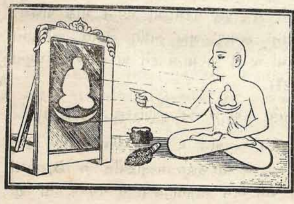
જુઓ, હવે ભગવાનની સ્તુતિ ભામતી જાય છે. પ્રવચનકાર શ્રી કહાનગુરુ પ્રમાદથી કહે છે કે જેમની આ સ્તુતિ કરાય છે તેમના ગુણેા અદ્ભુત છે, સ્તુતિકારના ભાવ પણ અદ્ભુત છે ને ભાષાનું માધુર્ય પણ અદ્ભુત છે. (અને હે ગુરુદેવ! પ્રવચનમાં આપ જે અધ્યાત્મભાવા ખાલી રહ્યા છે તે પણ અદ્ભુત છે!)

અહી' અરિહ'તપરમાત્માને 'ભૂતનાથ ' એવું સ'બાધન કર્યું' છે, એટલે કે સાધકજીવા આપને જ પાેતાના નાથ સમઝે છે, કેમકે ધર્મની પ્રાપ્તિમાં રક્ષામાં ને પૂર્ણુતામાં આપ જ અમારા નિમિત્ત છેા. 'મહાદેવ 'ને ભૂતનાથ કહેવાય છે, હે અહે'તદેવ ! હે ઝાધભનાથ ! આપ જ અમારા સાચા મહા દેવ છેા.

હે સર્વજ્ઞ પરમાત્મા ! આપ જગતના આભૂષણુ છેા, ત્રણુ લાેકની શાેભા આપને લીધ જ છે; આપના કેવળજ્ઞાનાદિ ગુણાને લીધે જ અમારી શાેભા છે. ગુણુના ભંડાર એવા આપને સેવતાં અમનેય તેવા ગુણાની પ્રાપ્તિ થાય—તેમાં શું આશ્ચર્ય ! જે જેની સેવા કરે તે તેના જેવા થઈ જાય. તેથા કહ્યું છે કે—પારસમણુ કરતાં પણ પરમાત્મા મહાન છે, કેમકે પારસમણિના સ'ગે તા લાહું ફક્ત સાનું બને છે, તે પાતે પારસ નથી બનતું, જ્યારે પરમાત્માના સેવનથી તા આ જીવ પાતે પરમાત્મા બની જાય છે.

ખરેખર જગતમાં જે કાંઈ શાભા-સુંદરતા છે તે વીતરાગી દેવ-ગુરુ-ધર્મથી જ છે-એમ શ્રીમદ રાજચંદ્ર જીએ કહ્યું છે. અહા, ઉત્તમ પુણ્યના માર્ગ પણ સાચા દેવ-ગુરુ-ધર્મના આશ્રય વિના બીજે કચાં છે ? અન્ય કુમાર્ગમાં ઊંચા પુષ્ટય પણ હાેતાં નથી, ધર્મની ને માક્ષમાર્ગની તા વાત જ કેવી ? હે પ્રભાે ! આપના માર્ગની ઉપાસનાથી તા અમે આપના જેવા પરમાત્મા બની જશું, ત્યાં વચ્ચે માટા પુષ્ટય બંધાઈ જાય-એ કઈ માટી વાત છે ! આરાધક ભાવ સહિતનાં પુષ્ટય અલીકિક હાેય છે, છતાં માક્ષના સાધકને તેની પણ ગણતરી નથી, એ તા પરમાત્મા જેવા કેવળજ્ઞાનાદિ શુણ્રાને જ સાધીને પરમાત્મા થવા માંગે છે. ભક્તની મીટ છે ---પરમાત્મસ્વભાવ ઉપર; એનાથી આહ્રું અને પાલવતું નથી.

> હે ધર્મપિતા સર્વજ્ઞ જિનેશ્વર ચેતનમૂરતિ આપ જ છો, મુજ ચેતનનું રૂપ જેવાને દર્પણસમ પ્ર**ભુ આપ જ છે**ા.



[તમે પરમાતમાં હું પરમાતમા...]

१० नात्यद्धतं भुवन... ]

भक्तामर-स्तोत्रः

તમે પરમાત્મા...હું પરમાત્મા...એમ આત્મામાં સિહ્રપણું સ્વીકારીને સાધક છવ આ સ્તુતિ કરે છે. વચ્ચે રાગમાં અટકવા માટે આ સ્તુતિ નથી. આ સ્તુતિમાં તાે રાગને તાેડીને પરમાત્મા બનવાની ભાવના છે.

અહા! જીએા તાે ખરા દિગ બર મુનિરાજના પડકાર! પરમાત્મપદના ભણકાર સિવાય બીજી વાત નથી. પ્રભાે! આપના કેવળજ્ઞાનાદિ અદ્ભુત ગુણેાને જોતાં અમારા આત્માય રાગથી જીદાે પડીને કેવળજ્ઞાનની સાધનામાં લાગી ગયાે છે; હવે અલ્પ કાળમાં કેવળજ્ઞાન લીધે જ છૂટકાે!

ધર્મી છવ પુષ્ટયની પાછળ પણ વીતરાગી દેવ-ગુરુને જ નિમિત્તરૂપ દેખે છે. જગતમાં તીર્થ કરપદ કે ચક્રવર્તી ઇન્દ્રાદિ મહાન પુષ્ટયપદ જૈનધર્મના આરાધકને જ મળે છે; એવા ઊંચા પુષ્ટ્યા બીજાને બંધાવાં નથી; અને છતાં ધર્મી ને તા પુષ્ટ્યથીયે પાર એવા વીતરાગી-ચૈતન્યપદના જ મહિમા છે.

હે દેવ ! આપે ઉપદેરોલા અહિંસાદિ ધર્મા ન હાત તા જગતના જીવાને સ્ત્ પુષ્ય પણ કચાંધી થાત ! નિશ્ચયધર્મ કે વ્યવહારધર્મ તેની પ્રાપ્તિ જિનવાણીના પ્રસાદથી જ થાય છે. જિનદેવના ઉપદેશ વગર કંદમૂળ વગેરેમાં અન'તજીવાનું અસ્તિત્વ કચાંથી જણાત ? ને જીવાનું અસ્તિત્વ જાણ્યા વગર તેની દયા કચાંથી પાળી શકાત ? ને જીવાની દયા વગર પુષ્ટ્ય પણ કચાંથી થાત ? માટે હે દેવ ! અમે તા ધર્મમાં કે પુષ્ટયમાં પણ આપના જ પ્રભાવ દેખીએ છીએ. વીતરાગી દેવ-ગુરુ વિના અમે પૂજા કાેની કરત ? આ રીતે હે ત્રિલાકનાથ ! આપ જ અમારા ધર્મના રક્ષક અને પાષક છા, આપના આશ્રથથી અમને પણ પરમાત્મપદની પ્રાપ્તિ થશે — આવા ભાવથી સાધક જીવા સર્વદ્યપરમાત્માની રતુતિ કરે છે; તેમના ગુણુના મહિમા ધર્મીના જ્ઞાનમાં કાેતરાઈ ગયા છે. –જીએ આ બજિતમાં ધર્મીના ઉદ્યાસ ! આ સ્તુતિમાં 'માન-તુંગ ' સ્વામીના ઊંડા રણુકાર છે કે પ્રભુ આદિનાથના લક્ષે ધર્મની ' આદિ ' કરી છે — સાધકદશાની શરૂઆત કરી છે, તે હવે પૂર્ણ પરમાત્મા થઈને માક્ષ પામશું. અત્યારે આ પ'ચમકાળમાં પરમાત્મપદ લેવાનું અપારું ગજીં નથી, તાપણ આત્માની આરાધનાના જોરે નિશ્ચય છે કે એકાદ ભવમાં જ તે પરમાત્મપદને પ્રાપ્ત કરશું. પ્રભુના માર્ગમાં ભળ્યા છીએ...હવે પ્રભુ થયે જ છૂટકા.

( આ ભકતામરસ્તુતિમાં કેવા ગ'ભીર ભાવા ભર્યા છે તેનું સ્પષ્ટીકરણ થાય છે. )

અહા, ભગવાનના ભક્ત પાતે ભક્ત મટીને ભગવાન થઈ જાય-એમાં અમને કાેઈ નવાઈ નથી લાગતી, અતિરેક નથી લાગતા; પણુ એ તાે સહજ વસ્તુસ્થિતિ જ છે, એમાં આશ્ચર્ય શું? પ્રભાે! આપના આશ્રય લીધા પછી અમે આપના જેવા ન થઈએ, તાે શું આપનાથી હલકા જ (સંસારી) રહીએ?-તાે પછી આપના જેવા માટાના આશ્રય લીધાે

[ हष्ट्वा भवन्तमनिसेष...

民民

1.没历死死死死死死死死死死死死死死,没死死死

### भक्तामर-स्तात्र ]

શું કામના ? એક સ્તુતિમાં આવે છે કે 'સહકાર આગે શી માંગણી....' સહકાર એટલે આંબા, આંબા પર જ્યાં લૂમઝુમ કેરી પાકે ત્યાં બાળક નીચે ઊભાે ઊભાે તે કેરી લઈ લ્યે; તેને આંબા પાસે કેરી માંગવી ન પડે. તેમ હે નાથ! આપ તાે ચૈત્તન્યધર્મના આંબા; આપની ભક્તિ કરીએ ત્યાં પરમાન દૃશારૂપ ફળ સહેજે પ્રાપ્ત થઈ જાય છે; આપની પાસે માંગવું ન પડે કે મને પરમાત્મપદ આપા. અને જો કે પરમાત્મપદની આવી સાધનામાં વચ્ચે ઉત્તમ પુષ્ટયનાે ચાેગ પણ સહેજે થઈ જાય છે, પણ હે પ્રભાે, અમે તાે આપના જેવા થવા માટે આપની સેવા કરીએ છીએ.

જૈનધર્મમાં જ આ એક ખાસ વિશિષ્ટતા છે કે તેમાં સર્વજ્ઞસ્વામીના સેવક, સદાય સેવક જ નથી રહેતા પરંતુ તે પાતે પણ કેવળજ્ઞાનાદિ વૈભવ પ્રગટ કરીને સર્વજ્ઞ-પરમાત્મા બાની જાય છે. પરમાત્માની ઉપાસના કરનારતું લક્ષ પાતે પરમાત્મા બાનવાતું છે એટલે પાતામાં પરમાત્મસ્વભાવ છે તેની પ્રતીત કરીને તેની અંતરંગ ઉપાસનાવડે તે પણ પરમાત્મપદને સાધી લ્યે છે, ભક્ત પાતે ભગવાન બાની જાય છે...આ છે જૈનભક્તિનું ફળ !

### -5-

સંકટમાં અમાેધ ઉપાય : : : જિનભક્તિનું પવિત્ર ઝરણું

' કાેઈ મનુખ્ય જ્યારે ઘનધાર સંકટમાં રસાયા હાેય, ને બીજો કાેઈ ઉપાય ન સૂઝે ત્યારે, છેવટના અમાઘ ઉપાય તરીકે તે પાતાના ઇબ્ટેફવને ( સંવેત્તિમ સર્વજ્ઞ-જિનદેવ અસ્હિંત પરમાત્માને ) યાદ કરીને તેમની આસધનામાં તન્મય ઘઈ જાય છે. ઉપાસના વડે પરમાત્મા સાથે તન્મયતા થતાં જ તેનામાં અપૂર્વ બળ અને કાેઈ અદ્દભુત સાહસ જાગી ઊઠે છે, નિરાશાને ખંખેરીને તેનામાં અચિત્ય ઉત્સાહ જાગે છે અને ચમત્કારિક રીતે તેનું સંકટ છિન્નભિન્ન થઈ જાય છે. '-આ રીતે ઈબ્ટ દેવની ભક્તિ મુમ્રુક્ષુજીવનમાં કાેઈ નવું જ બળ જગાડે છે.

સુસ્રક્ષુને પાતાના ભાવાની પવિત્રતા રાખવા માટે અને આરાધનામાં જાગ્રતી રાખવા માટે જિનભક્તિ જેવું સરલ સાધન બીજું કાેઇ નથી. જિનભક્તિમાં આત્મગુણાતું વર્ણુન આવતું હાેવાથી સ્વાધ્યાય અને આત્મચિંતન પણ અનાયાસે થઈ જાય છે. આ રીતે જિનભક્તિ વીતરાગતાની પાષક ને કથાયાની શાયક છે. ભગવતી આરાધના જેવા મહા શાસ્ત્રમાં, સંલ્લેખનામાં તત્પર સુનિને પણ દઢ-જિનભક્તિના ઉપદેશ આપ્યા છે.

भिक्तामर-स्तोत्र

(85)

दृष्ट्वा भवन्तमनिमेष... ]

# [ 99 ]

## પ્રભુદર્શનથી પરમ તૃષ્તિ

પ્રભુમાં ચિત્ત લાગ્યું...તે હવે બીજે નહીં ભમે; અતીન્દ્રિય ચૈતન્યરસ ચાખ્યા હવે ઇન્દ્રિયવિષયા નહીં ગમે.

इण्ट्वा भवन्तमनिमेष विलोकनीयं को दर्शनीय प्रसु એક ८शेथी देखे,

नान्यत्र तोषमुपयाति जनस्य चक्षुः । संतेषथी नहि शीके कन-नेत्र पेथे; पीत्वा पयः शशिकरद्यति दुग्धसिंधोः भी अंदर्धान्त भय क्षीरसभुद डेइं, क्षारं जलं जलनिधे रसित्ं क इच्छेत ? ! पीशे पछी जणनिधि जण डेाणु आइ'?



હે દેવ ! અનિમેષ નયને-એકીટસે અવલેહિવા ચાગ્ય એવું આપતું શાંત-વીતરાગ રૂપ દેખ્યા પછી હવે બીજે કચાંય અમારી આંખ કરતી નથી. આપના અદ્ભુત રૂપમાં જ અમારી દષ્ટિ સ્થિર થઈ છે તે હવે બીજે કચાંચ સંતાષ પામતી નથી. ક્ષીરસસુદ્રનું ચંદ્રના કિરણ જેવું ઊજળું ને મીઠું દ્રધ પીધા પછી લવણસમુદ્રનું ખારૂં ને મેલું જળ પીવા કાેલ્ ઇચ્છે? આત્માના અતીન્દ્રિય ચૈતન્યરસ ચાખ્યા પછી ઇન્દ્રિયવિષયામાં કાણ રમે?

(४७) [११. इष्ट्रवा भवन्तमनिमेष...

- भक्तामर-स्तात्र ]

જાએા, આ ભગવાન પ્રત્યેની ભક્તિમાં અર્પણતા, અને સત્-અસત્ના વિવેક. આ જ અઢીપને કરતા ખારા-લવણ સમુદ્ર છે, પછી પાંચમા ક્ષીરસસુદ્ર છે, તેનું પાણી સ્વાદમાં દ્રધ જેવું મીઠું ને રંગમાં ચંદ્ર જેવું ઊજળું છે; તે ક્ષીરસમુદ્રના જળથી તીર્થ કરાના જન્માભિષેક થાય છે. અહીં કહે છે કે આવા ક્ષીરસમુદ્રનું મીઠું જળ પીધા પછી હવે ખારૂં પાણી કાેણુ પીએ ? તેમ હે દેવ ! આપ તાે અતીન્દ્રિય શાંતિના સમુદ્ર છેા; આપના માર્ગમાં ચૈતન્યની શાંતિ ચાખ્યા પછી હવે રાગ-દેષ-કષાયના કડવા સ્વાદ કાને ગમે? આપનું શાંત-વીતરાગસ્વરૂપ જોયા પછી અન્ય રાગી-દ્વેષી કુદેવા તા અમને ખારા-ખારા લાગે છે, તે કાેઈ અમારા ચિત્તને આકર્ષી શકતા નથી. પ્રભાે ! રાગમાં અમને સંતાષ નથી થતા; વીતરાગમાં જ અમારું ચિત્ત સંતુષ્ટ થાય છે.

જુઓ, આ સુદેવ અને કુદેવ વચ્ચેના વિવેક! ને અંદરમાં સ્વભાવ અને વિભાવ વચ્ચેના વિવેક ! શાંતરસના મીઠા સ્વાદ પાસે કષાયા કડવા લાગે છે. પ્રભાે! આપના જેવા શુદ્ધસ્વભાવમાં અમારી દષ્ટિ અનિમેષપણે થ'ભી ગઈ છે, તે રૂપ એવુ' અદ્ભુત છે કે હવે દષ્ટિ ત્યાંથી હટતી નથી; શુદ્ધસ્વમાવની દષ્ટિથી જે સમ્યગ્દર્શન થયું, જે જ્ઞાનદષ્ટિ ઊઘડી તે હવે કઠી બીડાવાની નથી. તીર્થ કર ભગવાનનું રૂપ બહારમાં પણ એકદમ શાંત આશ્ચર્ય-કારી હાેય છે, ને અંદરના ચેતન્ય-અતીન્દ્રિય રૂપની તાે વાત જ શી! તે રૂપને દેખતાં જે સ્વભાવર્દાષ્ટ થઈ તે હવે કઠી રાગાદિમાં જવાની નથી; ને જિનદેવના ભક્ત મહારમાં પણ રાગી-દેષી કુદેવને કઢી માનતાે નથી. સર્વગ્રદેવને આેળખીને તેમના પ્રત્યે શિર નમાવ્યુ ते હવે બીજાને ( કુદેવને ) નહીં નમે. પ્રભા ! આપનું દિવ્ય શાંત રૂપ હજાર નેત્રો વહે નીહાળતાં 'હરિ'ન એટલે કે ઇન્દ્રને એવી તમિ થઈ કે તેનાં નેત્રો હવે ટમકાર પણ મારતા નથી, [ 'ન જાનું કિતના સુખ હરિકા...નયન પલક ન મારે ! ' ] તેનાં નેત્રા શ'લી ગયા છે.- આવું તાે આપના શરીરનું રૂપ! તાે સવ'જ્ઞતાથી શાભતા આપના શાંત રૂપની તા શી વાત! એને જોયા પછી અમારી દષ્ટિ હવે બીજે કચાંય જવાની નથી. અપ્રતિહતભાવે અંતરદેષ્ટિથી આપનું રૂપ ( શુદ્ધાત્મ-સ્વરૂપ ) દેખતાં-દેખતાં અમેય પરમાત્મા થઈ જશું. વચ્ચે વિભાવમાં કચાંય નહીં અટકીએ. હવે સ્વભાવને છેાડીને સ્વપ્નમાં પણ વિભાવના આદર થવાના નથી, ને કુદેવાદિ પ્રત્યે ઝાંખીને પણ જેવાના નથી. અહા, સ્વાનુભવમાં આપની સર્વગ્રતા દેખી, વીતરાગતા દેખી, શાંતિ દેખી, હવે બીજે કચાંય અમાર ચિત્ત માહિત ચવાનું નથી. જેમ બાળક પાતાની વહાલી માતાને વાર વાર નીરખ્યા કરે છે તેમ ધર્મી જીવ પાતાના પરમ ઇષ્ટ સર્વગ્રદેવની શાંત-વીતરાગમુદ્રાને એકીટરો નીહાળીને પ્રસન્ન થાય છે.

ભગવાનની અંતરંગ ને બહિરંગ બન્ને પ્રકારની આેળખાણ સહિત આ ભક્તિ છે. તીર્થ'કરાને આત્મામાં કેવળજ્ઞાનની દિવ્યતા, ને અહારમાં પુણ્યની પણ દિવ્યતા હાય છે. જેમ ઝવેરાત વગેરે ઊંચા માલ રાખવાના ડખ્બા ( Box ) પણ ઊંચા હાેય છે, તેમ

i १०. नात्यद्धतं भुवन···

તીર્થ'કરદેવના આત્માની સર્વજ્ઞતા તાે અચિંત્ય-અદ્ભુત હાેય છે, ને તેને રાખવાની પેટી-પરમ ઔદારિક શરીર, તે પણ એવું સુંદર દિવ્ય રૂપવાળું હાેય છે કે ઈન્દ્ર જેવા પણ તેને દેખીને આશ્ચર્ય પામે છે. એકલા બહારના ડબાને (શરીરને) દેખે પણ આંદરના માલને ન ઓાળખે તાે ખરા લાભ ન થાય. ધમી જીવા તાે અંદરના માલને એટલે કે ચૈતન્ય-સ્વભાવને આેળખીને ભગવાનની ભક્તિ કરે છે. જગતથી ઉદાસ પણ ભગવંતના દાસ એવા ધર્મી જીવ ભગવાનને જોતાં શાંતરસમાં ઠરી જાય છે. પરમાત્માને પૂર્ણતા અને સાધકને શરૂઆત, એવી સંધિપૂર્વકની આ ભક્તિ છે. પૂર્ણતાના લક્ષે સાધકને શાંતભાવની જે શરૂઆત થઈ છે તે અપ્રતિહતપણે પૂરી થશે.

જેમ ૧૬ વર્ષના વિરહ બાદ પુત્ર-પ્રદ્યુમ્તને દેખીને માતારુક્મિણી અત્ય'ત પ્રસન્ન થઈ ને હૈયાના હારની જેમ તેને ભેટી પડી; તેમ પરમ પ્રિય એવા હે પરમાત્મા! અનાદિથી આપના વિરહ હતા, હવે મને આપના લેટા થતાં મારું હૃદય પ્રસન્નતાથી ઊછળી જાય છે; મારા હૈયાના હાર, મારી આંખાના તારા...આપ મને મળ્યા, હવે મેં આપને આેળખ્યા; આપની લગની લાગી, હવે સંસારમાં કયાંય મારું ચિત્ત ચાટતું નથી. કુદેવાદિની સામે જોવાનું તેા દૂર રહેા, ધન-સ્રી-રાગ-પુષ્ય....એ બધું નહીં....નહીં....તે કાંઈ અમને હવે ઇષ્ટ લાગતું નથી, માત્ર આપના જેવું પરમ ચૈતન્યપદ જ અમને પરમ ઇષ્ટ વહાલું લાગે છે; તેની સાધના માટે હે દેવ! આપ જ અમારા નેતા, માર્ગદર્શક છેા. જીઓ, ભક્ત આવા सावनी जवा अहारी सहित लगवाननी लडित हरे छे.

ક્ષીરસમુદ્રમાં મચ્છ-કછ નથી, મેલ નથી, તેનું પાણી ખીર જેવું મીઠું છે; તે ચાખ્યા પછી લવણસમુદ્રનું ખારૂં પાણી માઢામાં કાણ નાંખશે ? તેમ હે દેવ ! આપના શાસનમાં આવીને ચૈતન્યસસુદ્રની અતીન્દ્રિય શાંતિના રસ ચાખ્યા, હવે આખાય સંસાર અમને ખારા લાગે છે...સમસ્ત પરભાવાથા પાછી વળીને અમારી પારણાતે અતરના સ્વભાવ તરફ ઢળે છે. હવે સર્વંત્ર વીતરાગદેવ સિવાય બીજા અજ્ઞાની-રાગી કુદેવાની માન્યતા આત્માના સર્વ પ્રદેશેથી જૂટી ગઈ છે. જે રાગાદિમાં ધર્મ માન તેણે તેા છે દેવ! વીતરાગ એવા આપને દીઠા જ નથી. આપનું વીતરાગી રૂપ જગતમાં સૌથી સુંદર છે, તેને આેળખ્યા પછી અમારી દષ્ટિ હવે બીજે કથાંય થ ભતી નથી; અમારા રામરામમાં-પ્રદેશપ્રદેશમાં આપની વીતરાગતા વસી ગઈ છે.

--આ પ્રમાણે વીતરાગરવભાવની ભક્તિ કરતાં કરતાં સિદ્ધપદને સાધી રહ્યા છીએ.



[ भक्तामर-स्तोत्र

### ( 812 )

१२ यैः शांतरागरुचिभिः... ]

# תוצר השהאון של שנה שותו אשור ל לי אות אות אות אלת של שואי אלו

## શાંત આત્મા....શાંત શરીર; બંનેનું ઉત્કૃષ્ટપહું

येः शांतरागरुचिभिः परमाणुभिः त्वं के शांतराग रुचिनां परभाखु भात्र, निर्मापितः त्रिभुवनैक ल्लामभूत । तावन्त एव खलु तेप्यणवः पृथिव्यां के હेतुथी त्रिभुवने शखुगारइप, यत्ते समानमपरं न हि रूपमस्ति ।



ત્રણ્લોકના તિલકરૂપ હે પ્રભાે ! આપના આત્મા તાે ઉત્કૃષ્ટ ને આપનું શરીર પણ પરમાણુઓમાં ઉત્કૃષ્ટ ! રાગની ચેષ્ટા વગરના શાંતરસવાળા જે સુંદર પરમાણુઓ વડે આપનું શરીર રચાયું છે તેવા સુંદર પરમાણુઓ જગતમાં એટલા જ હતા; જગતમાં જેટલા પ્રેષ્ઠ પરમાણુઓ હતા તે બધાય આપના અતિ સુંદર પરમઔદારિક શરીરરૂપે પરિણુમી ગયા; હવે એવા સુંદર પરમાણુઓ બાકી ન રહ્યા; તેથી આપના સમાન અદ્ભુત શાંત રૂપ બીજા કાઈને હાેતું નથી. આપના આત્મા તાે શાંતરસના સાગર ને દેહ સૌન્દર્યના સાગર

ભગવાનની વીતરાગ મુદ્રા પર જેવી શાંતિ હેાય છે તેવી શાંતિ અન્ય કાેઈ રાગી–દેવી કુદેવની મુદ્રામાં હાેતી નથી. પ્રભુના આત્મામાં તાે શાંતરસ પ્રસરી ગયાે, ને દેહ પણ રાગચેષ્ટા વગરનાે થઈને જાણે શાંતરસમાં ભીંજાઈ ગયાે હાેય! 'ઉપશમરસ વરસે રે પ્રભુ

### [ १२ यैः शांतरागरुचिभिः

### भक्तामर स्तोत्र ]

તારા નયનમાં.' — જે મુદ્રા જેતાં મુમુક્ષુને આત્માના શાંતરસની પ્રતીત થઈ જાય, એવી શાંતિની ઝલકવાળી પ્રભુની મુદ્રા હેાય છે; અને તીર્થ'કરપ્રભુના એક અતિશય એવા હાય છે કે તેમના દિવ્ય શરીરમાં જેનારને પાતાના આગલા-પાછલા સાત ભવનું જ્ઞાન થઈ જાય છે; અને સર્વપ્રકારે શુદ્ધ પ્રભુના 'ચૈતન્ય-રૂપને ' જે જુએ તેને તા ભવ વગરના પાતાના સ્વભાવ અનુભવમાં દેખાય છે. સર્વજ્ઞદેવ તે આત્માનું શુદ્ધ રૂપ જોવા માટેના અરીસા છે.

જુઓ તા ખરા, ભગવાન જાણે સામે જ બિરાજતા હાેચ ને પાતે તેમની સ્તૃતિ કરતા હાેય એવા અદ્ભુત ભાવાથી આ સ્તાત્ર રચ્યું છે. પ્રભુની મુદ્રા એકદમ વીતરાગ, મહા સંદર, શાંત-શાંત, ગ'ભીર અને પ્રસન્ન હાેય છે. જેનારને ચારે બાજીથી ભગવાન પાતાની સન્મુખ જ દેખાય છે. પ્રભુના શરીરમાં રાગાદિ હાતાં નથી; આહાર-પાણી વગર પણ હજારા-લાખા-કરાડા વર્ષો સુધી લગવાનનું શરીર એવું ને એવું તેજસ્વી રહે છે. અશરીરી-અતીન્દ્રિય શાંતરસમય જીવન જીવનારા ભગવાનને વળી ખારાક-પાણી કે ઝાડા-પેશાબ કેવા ? ભગવાન થયા પછી પણ ખારાક-રાગ કે મળમૂત્ર હાેવાનું માને તેણે ભગવાનના દેહની દિવ્યતાને પણ ઓળખી નથી, ને અંદરના અતીન્દ્રિય સુખને પહ તેણે જાણ્યું નથી. લગવાનની ગંભીરતા સસુદ્ર જેવી હાેય છે, ને તેમની સમીપમાં એવી શાંતિ છવાઈ જાય છે કે સિંહ-વાઘ વગેરે જીવા પણ એકબીજ ઉપર ઉપદ્રવ નથી કરતા, તાેપછી ભગવાનની પાતાની ઉપર કાેઈ ઉપદ્રવ કરે એ તાે વાત જ કેવી ? ભગવાન તાે શાંતરસમાં લીન છે ને તેમની સમીપમાં બીજા રાગી-દ્વેષી જીવા પણ શાંતભાવમાં ઠરી જાય છે. અરે જીવ! આવા ત્રણલાકમાં શ્રેષ્ઠ પરમાત્માને આળખીને તેમની ભક્તિ કર...તા તારાય ભવના અંત આવી જશે. કેવળી ભગવાનની ને તેમના અતીન્દ્રિય સુખની પ્રતીતિ જેના અંતરમાં બેઠી તે જીવ અત્ય ત આસવ્રભવ્ય એટલે કે નજીકમાં જ માક્ષગામી છે-એમ કુંદકુંદરવામીએ પ્રવચનસાર ગા. ૬૨ માં કહ્યું છે. અરે, હल ते। डेवणी-तीर्थ' डरना हिन्य पुष्यनी प्रतीत पण के लुवेाने अधरी पडे છे. ते। અતરના દિવ્ય જ્ઞાન અને સુખને તા તેઓ કથાંથી જાણે ? એ જાણવા માટે પાતાને પણ તેવી જાતના અતીન્દ્રિય ભાવ જાગવા જેઈએ. એકલા રાગથી કે ઇન્દ્રિયજ્ઞાનથી પ્રભ્રની સાચી ઓળખાણ કે સાચી ભક્તિ થઈ શકતી નથી. અંશે અતીન્દ્રિય ભાવ ને અંશે વીતરાગભાવ પાતામાં પ્રગટ કરે ત્યારે જ એવા પૂર્ણ-પરમાત્માની પ્રતીત આળખાણ અને ભક્તિ થાય છે.-આ અપૂર્વ ન્યાય છે... ने ते लेहज्ञानन तथा सभ्यण्हर्शनन हारण છે.

હે દેવ ! ત્રણ ભુવનમાં આપ જ સૌથી સુંદર ને શ્રેષ્ઠ છેા; અહીં ચૈતન્યમાં ઉત્કૃષ્ટ પરિણમનરૂપ સર્વજ્ઞતા થઈ, ત્યાં બહાર પુદ્દગલમાં પણ ઉત્કૃષ્ટ પરિણમનરૂપ પરમ શાંત દેહરચના થઈ.–આવા જ કુદરતના મેળ છે.–બીજાને એવા દેહ હાેય નહિ. જેમ કેવળજ્ઞાનથી ઊંચુ કાઈ જ્ઞાન જગતમાં નથી, તેમ પ્રભુના પરમ ઔદારિક શરીરથી વધુ કાેઈ રૂપ જગતમાં નથી. ચેતનની જેટલી શાભા હતી તે બધી આપના આત્મામાં ભેગી થઈ, ને પુદ્દગલની જેટલી શાભા હતી તે બધી આપના દેહમાં ભેગી થઈ. તેથી આપના સમાન સુંદરતા જગતમાં

भक्तामर-स्तोत्र

**死臨死的死死死死死死死死死死死死死死死死死死** 

14c

१२ यैः शांतरागरुचिभि... ] બીજા કાેઈમાં નથી. અરે, આવા ભગવાનને છાેડીને બીજાને કે!ણ ભજે?

પ્રભા ! પૂર્વે સાધકદશામાં શુદ્ધોપયાગ વધતાં વધતાં તેની પરાકાષ્ટારૂપે કેવળગ્રાન થયું, અને સાધકદશા સાથેના રાગથી પુષ્ટયના રસ વધતાં વધતાં ઉત્કૃષ્ટપુષ્ટ્યરૂપ તીર્થ'કરપણ થયુ'. આ રીતે ચેતન અને જડ બંને પાતપાતાની સુંદરતાની ઉત્કૃષ્ટ હદને પામીને, છેવટે બંને छटा पडीने આપ सिद्धपरमात्मा अनी गया. पुष्ट्य छवने। स्वलाव नथी तेथी अंते ते छूटी जाय છे. सर्वज्ञता ने सिद्धपह छवने। स्वसाव छे ते उही छूटता नथी. आ रीते अंनेनु ભેદગ્રાન સમજવું જોઈ એ. આવા ભેદગ્રાનપૂર્વક લગવાનનાં ગાણાં ગાય તેને ભવની બેડીનાં બ ધન તૂરી જાય; એનાં પૂર્વનાં પાયકર્મા પણ પુણ્યરૂપે પલટી જાય. આવું સમ્યરૂસ્તુતિનું ફળ છે.



#### अने सम्प ભગવાન

ભાંકત એટલે ભગવાન અને ભક્ત વચ્ચેની સંધિ.-તેમાં વચ્ચે કાેઈ ત્રીજું ન હાેય, અરે ભક્ત અને ભગવાનનું દ્વેત પણ ન હાેય.

સર્વજ્ઞ-વીતરાગ દેવની ભક્તિ સજાતીય એવા વીતરાગીજ્ઞાન-વડે થાય છે. विकातीय खेवा राग वडे नहीं.

જિજ્ઞાસુને ધ્યાન રહે કે, ભગવાન અને ભક્તના સંબંધ કાંઈ રાગવડે નથી થતા; ભક્તિ વખતે જે શુભરાગ છે તે કાંઈ વીતરાગ ભગવાન સાથે સંધિ નથી જોડતા, તે તાે ઊલ્ટાે વચ્ચે આડાે આવે છે. રાગ તાેડીને જ્ઞાનચેતના વડે જ વીતરાગ ભગવાન સાથે સાંધ થાય છે. જેમજેમ રાગ તૂટીને વીતરાગી-ચૈતન્ય પરિણમન થાય છે તેમ તેમ ભગવાન અને ભક્ત વચ્ચેનું અંતર તૃડીને, એકતા (ભાવ-એકય) થાય છે, તે સાચી ભક્તિ છે; અને તેના ફળમાં અંતે ભક્ત અને ભગવાન વચ્ચેનું આંતર સાવ ભૂંસાઈને ભક્ત પાતે જ ભગવાન અની જાય છે.

વાહ, ભક્તને ભગવાન અનાવનારી અદ્ધત જૈન ભક્તિ! વીતરાગ દેવની વીતરાગી ભક્તિ.. તેમાં રાગની કે રાગનાં ફળની વાંછા નથી, માત્ર વીતરાગતા ને તેના ફળની જ ઉપાસના છે. જૈનભક્તિનું આવું સુંદર સ્વરૂપ સમજીને હે ભવ્ય ! તું વીતરાગતાને જ ભજ... રાગને ભજીશ મા.

भक्तामर-स्तोत्र

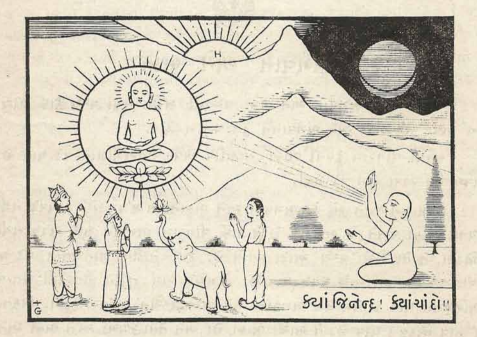
( 42 ) ( 93 )

१३. वक्त्रं क्व ते... ]

### ભગવાનની પ્રશાંત મુદ્રા ચંદ્રની ઉપમાથી પણ પાર

ત્રૈલાેક સર્વ ઉપમાને જ છતનારું, ને નેત્ર દેવ-નર-ઉરગ હારી તહારું; કયાં સુખ! કયાં વળી કલ કિત ચંદ્રભિંભ ? જે દિવસે પીળચદ્રં પડી જાય ખૂબ.

वक्त्रं कव ते सुरनरोरग-नेत्रहारि निःशेष निजित जगत् त्रितयोपमानम् बिंबं कलंक मलिनं का निशाकरस्य यत वासरे भाति पांड पलाश कल्पम।



ઘણા કહે છે કે ભગવાનનું મુખ ચંદ્રસમાન છે; પરંતુ હે દેવ! અમને તે ઉપમાથી સ'તાેષ થતાે નથી. કેનળજ્ઞાનની દિવ્યપ્રભાથી ઝળકતી આપની નિષ્કલ'ક મુદ્રા પાસે ચંદ્રની શી ગણતરી ? ચન્દ્ર તાે કલ'કવાળા છે (તેમાં કાળા-કાળા ડાઘા દેખાય છે), ને આપતાે રાગ-દ્વેષ રહિત નિષ્કલ'ક છા; તથા ચંદ્રનું તેજ તાે દિવસે સૂકા ઘાસની જેમ સાવ ઝાંખુ ને પીળું પડી જાય છે, ત્યારે આપનું તેજ તા દિવસે કે રાત્રે સદાય એક સરખું રહે છે. કેવળજ્ઞાન-તેજ તાે સદાય અન'તકાળ એવું ને એવું રહે છે ને શરીર જીજારા-લાખા-કરાડાે વર્ષો સુધી રહે તાેપણ ઠેઠ સુધી તેનું તેજ એવું ને એવું રહે છે, કહી આંખુ પડતું નથી.

१३. वक्त्रं क्व ते... માટે કર્યા ચંદ્ર બિંબ ને કર્યા આપતું મુખમંડળ ! આપની પરમ ઉપશાંત દિવ્ય વીતરાગી સુદ્રા તેા ઊર્ધ્વ'લેાકના સુરેન્દ્ર, મધ્ય લેાકના નરેન્દ્ર ને અધાેલાકના નાગેન્દ્ર–ધરણેન્દ્ર એમ ત્રણે લાકના જીવાના નેત્રને સુગ્ધ કરનારી છે, અને ત્રણુલાક સંબ'ધી સમસ્ત ઉપમાને જીતનારી છે; આપના દિવ્ય રૂપની સરખામણી કરી શકે એવુ ત્રણ જગતમાં કાેઈ નથી.

પ્રલા! આપના આત્માં તા પરમ શાંત છે ને તે શાંતિની પ્રભા આપની સુદ્રામાં પણ દેખાઈ આવે છે. જેમ મીઠા તળાવતું પાણી પીવામાં તાે ઠ'ડું....ને તેની નજીકની હવા પણ ઠંડી ! તેમ પ્રભુને આત્મા તાે શાંતરસમાં મગ્ન, ને દેહની સુદ્રા પણ શાંત ! ચંદ્રમાની અંદર તેા કાળા ધાબા દેખાય છે પણ પ્રભુની મુદ્રામાં કાેઈ કલ'ક નથી, રાગ-દ્વેષના કાેઈ ડાઘા પ્રભુમાં નથી. આવા પ્રભુને દેખ્યા પછી જગતની કાેઈ વસ્તુ સુસુક્ષુના ચિત્તને હરી શકતી નથી, કેમકે સર્વજ્ઞપ્રભુની તૂલના કરી શકે એવી કેાઈ વસ્તુ જ જગતમાં નથી. સમવસરણની વચ્ચે બિરાજમાન સાક્ષાત્ તીર્થ'કર પરમાત્માને જેવાનું મહા ભાગ્ય તાે ઘણા પુષ્ટય હેાય તેને જ મળે છે; સાધારણ, જીવાને તેની અદ્ભુત શાભાના ખ્યાલ ન આવે. પ્રભુના મુખ પર અલીન્દ્રિય સુખ છવાયેલું દેખાય છે; તે દેખીને મુમુક્ષુને આત્માના સુખ-રવભાવ પ્રતીતમાં આવી જાય છે.

પ્રલા ! સૂર્ય-ચંદ્રની ઉપમાવડે આપની ખરી આળખાણ થઈ શકતી નથી; સૂર્ય-ચંદ્રમાં રહેનારા જ્યાતિષીદેવા તા આપના સેવક છે. ઉપરના ઈન્દ્રો, મધ્યમાં મનુષ્યા ને નીચના નાગેન્દ્રો એમ ત્રણ્લાકના જીવા આપતું રૂપ દેખીને સુગ્ધ બની જાય છે. (બિચારા નારકી જીવાને તાે આપના દર્શનનું સુભાગ્ય મળતું નથી. ) અહા, આપની સુદ્રાની નમણાઇ, શાંતિ, વીતરાગતા, ગ'ભીરતા એ બધું અનુપમ છે...અદ્ભુત છે. 'મારા ભગવાન આવા સંદર...!' એમ ભગવાનના વખાણુ કરતાં ભક્તજના ધરાતા નથી. સંસારમાં મા પુત્રનાં વખાણ કરી કરીને રાગને પાેષે છે, અહીં ધર્મમાં વીતરાગદેવનાં વખાણ કરી કરીને ભક્તજન પાતાની વીતરાગી ભાવનાને મલાવે છે. અહેા પ્રભાે! આપના નિષ્કલ'ક રૂપને દેખીને ધ્યાવતાં અમારા આત્મામાંથી પણ કલક દ્વર થઈ જાય છે.

હે દેવ ! આપનું મુખ કાંઈ ચંદ્ર જેવું કલ કિત નથી, આપનું નાક કાંઈ પાેપટની ચાંચ જેવું વાંકું નથી, આપની આંખ કાંઈ હરણીયાની આંખ જેવી ભચભીત નથી, એ તાે અંતર્મું ખ સ્થિર છે; આપના અવાજ કાંઇ કાેયલ જેવા નથી, એનાથીયે અત્યંત મધુર છે; આપની સુખસુદ્રા કાંઈ કમળની જેમ કરમાઈ જતી નથી, સદા પ્રસન્ન રહે છે.—આ રીતે લાેકના સવે પદાર્થોની ઉપમાને હરી લેનારા આપ સવેત્તિમ સર્વાંગ સુંદર છેા. જગતના પદાર્થીમાં કાેઈને કાેઈ પ્રકારે દાેષ હાેય છે ત્યારે આપ તાે સર્વ પ્રકારે દાેષરહિત, સર્વગુણ્સમ્પન્ન છેા, તેથી નિરૂપમ છેા.

પ્રભુના આત્મામાં રાગ નથી ને શરીરમાં રાગ નથી. આત્મામાં સૌથી ઊંચી કેવળજ્ઞાન દશા થઈ છે, ને શરીરમાં સૌથી ઊંચી પરમ-ઔદારિક દશા થઈ છે.-આમ બંને પ્રકારે (અંત રમાં ને ખાહ્યમાં) સવેત્કિષ્ટપણું બતાવીને ભગવાનની સ્તુતિ કરી છે. (૧૩)

### (43)

भक्तामर-स्तात्र ]

िभक्तामर-स्तेत्र

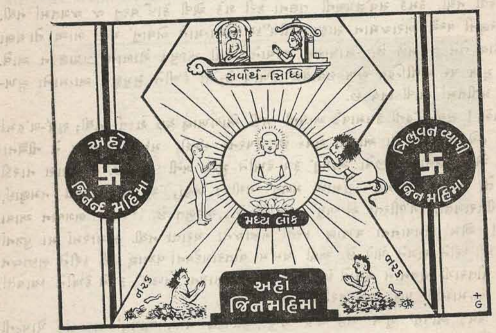
# (48) માટે રહ્યાં મંદ્રશિય તે કર્યા આપતું સંગ્રામદેલ્લ) આપની પરમ ઉપશાંત દિલ્ય વીતરાથી સંદા તો દેવવાનના સુરેન્દ્ર, માંઘ દાન ( ૪૯), મધાંતાના નામેન્દ્ર-ઘરદ્વેત્વ ગ્રેમ ગણ

१४. सम्पूर्णमंडल... ]

# પ્રભુનો આશ્રય કરનારને મોક્ષમાં જતાં કોઈ રાકી શકે નહીં

સંપૂર્ણ ચંદ્રતણી કાન્તિ સમાન ત્હારા, રૂડા ગુણા ભુવન ત્રેણ ઉલ ઘનારા! ત્રૈલાકનાથ, તુજ આશ્રિત એક તેને, સ્વેચ્છાથકી વિચરતાં કદિ કાેણ રાેકે ?

कलाप शशांककला सम्पूर्णमंडल शुआ गुणाः त्रिभुवनं तव लंघयंति ये संश्रिताः त्रिजगदीश्वर नाथमेकं कः तान्निवारयति संचरतो यथेष्टम् ।।



હે દેવ! પૂનમની ચાંદની જેવા આપના ઉજજવળ ગુણા ત્રણલાકમાં ફેલાઈ ગયા છે અથવા ત્રણેલાકને ઉલ્લંઘીને ઠેઠ સિદ્ધલાકમાં પહેંચી ગયા છે. ખરૂંજ છે, આપના જેવા પરમાત્માને નાથ તરીકે સ્વીકારીને તેના જેણે આશ્રય કર્યો તે ગુણાને ત્રણ્લાકમાં સુખપૂર્વક સ ચાર કરતાં કાેણુ રાકી શકે? પ્રભાે, અમારી સાધક પરિણતિએ પણ આપના જેવા મહા પુરુષના ( અ'તરમાં પરમાત્મભાવના ) આશ્રય લીધા છે તેથી અમનેય હવે માક્ષમાં પ્રવેશતાં કાઈ રાકી શકરી નહિ.

હે પ્રભાે! સર્વજ્ઞતા, ક્ષાયિકસમ્યક્ત્વ, પૂર્ણુઆનંદ વગેરે ગુણાએ આપના આશ્રય લીધા તેથી ત્રણલાકમાં તેમના મહિમા વિસ્તરી ગયા. જેમ માટા રાજા-મહારાજાના દ્વતને

### [ १४. सम्पूर्णमंडल...

### भक्तामर-स्तेत्र ]

રાજદરખારમાં પ્રવેશતાં કાેઈ રાેકી શકે નહિ, તેમ સાધકજીવ કહે છે કે અમે સર્વજ્ઞ-પરમાત્માના દ્વત છીએ; અમને ઈચ્છાનુસાર માેક્ષમાર્ગમાં વિચરતાં કાેઈ રાેકી શકે નહિ, કેમકે અમે માેટાના આશરા લીધા છે. પ્રલા, અમને તાે ત્રણુલાેકમાં સર્વત્ર આપનાં ગુણા જ ફેલાયેલા દેખાય છે. દાેષા તાે આપનાથી ડરીને બિચારા કચાંય ભાગી ગયા. અહા પ્રલાે, આપની તાે શી વાત! જ્યાં આપના આશ્રય લીધા ત્યાં અમારા આત્મામાંય બધા ગુણા બીલવા માંડયા છે ને દાેષા દ્વર થવા માંડયા છે. —આ રીતે સાધકદશા વૃદ્ધિગત થવા માંડી છે.

પ્રભુનેા જ્યાં જન્મ થયેા કે કેવળજ્ઞાન થયું ત્યાં દિવ્ય અજવાળા ત્રણુલાેકમાં ફેલાઈ ગયા, ને જીવાેને સાતા થઈ. ત્યારે આશ્ચર્ય પામી જિનમહિમાનું ચિંતન કરતાં ઘણાય જીવાે સમ્યગ્દર્શન પામી ગયા. એ રીતે પ્રભુના પ્રતાપે ત્રણુલાેકમાં ગુણુના વિસ્તાર થવા માંડયાે. પ્રભુના ગુણાની કીર્તિ તાે ત્રણુલાેકમાં ફેલાઈ ગઈ ને બીજા જીવામાં પણ પ્રભુના નિમિત્તે ગુણુનાે વિસ્તાર થવા માંડયાે. આ રીતે ભક્તને ત્રણુલાેકમાં પ્રભુનાં ગુણાે જ દેખાય છે.

કાેઈ કહે કે 'આમાં પરાધીનતા નથી આવતી ?'

-ના; કેમકે ભગવાનના ભક્ત, ભગવાનની જેમ પાતાના આત્મામાં પણ ગુણાની પરિપૂર્ણતા દેખે છે, ને તે પૂર્ણ સ્વભાવના આશ્રયે તેની સાધના (સમ્યકત્વાદિ ગુણા) વૃદ્ધિગત થાય છે. આવા સ્વાશ્રયની ભાવનાપૂર્વક ભગવાનના આ ગુણગાન છે. બાકી ભક્તિમાં તા ' ભક્તની ભાષા ' હાેય તેથી કાંઈ તેમાં પરાધીનતાની બુદ્ધિ નથી; તે તા ભગવાન પ્રત્યેના વિનય છે.

હે નાથ ! આપને કેવળજ્ઞાન થતાં આપના આનંદની તેા શી વાત !--૧૪ પ્રદ્ધાંડમાં આનંદનેા આંચકા આવે, દેવતાએાના દિવ્યાસના ડગમગી ઊઠે ને દેવાનાં વાજા એની મેળે વાગવા માંડે, આકાશમાંથી રત્નવૃષ્ટિ થવા માંડે. પ્રભા, આ બધામાં અમને તા આપના શુણાના જ પ્રભાવ દેખાય છે. આપના જેવી આશ્ચર્યકારી બાદ્યલબ્ધિ પણ બીજા કુદેવાને થઈ શકે નહિ, આંદરના ગુણુવૈભવની તા શી વાત ! આપના કેવળજ્ઞાનાદિ અનંતગુણાના મહિમા જગતમાં પ્રસિદ્ધ છે, ત્રણુલાકમાં કયા સત્પુરુષ તેને નથી જાણતા ? અહા, જ્યાં આપના માક્ષગમનની તૈયારી થાય ત્યાં દુનિયામાં આનંદનાં વાજા વાગે...સવંત્ર આહ્લાદ ને પ્રહલાદ કેલાઈ જાય આપના ગુણુવૈભવની કીર્તિ પાસે હે જિનેન્દ્ર ! ઈન્દ્ર કે ચક્રવર્તાંના વૈભવ તથા કીર્તિ પણ સાવ ત્રચ્છ લાગે છે. તે ચક્રવર્તાં ને ઇન્દ્રો પણ આપને જ સેવે છે, ને આપની સેવાના ફળથી જ તેને ઇન્દ્રપણું કે ચક્રવર્તી ખેલું મળશું છે. માટે ત્યાં પણ અમને તા આપના ગુણુના જ મહિમા દેખાય છે. જગતમાં એવું કાઈ સ્થાન નથી કે જ્યાં આપના ગુણુનાં ગાણાં ન ગવાતા હાય! અમે પણ જ્યાં જશું ત્યાં આપના ગુણુનાં ગાણાં ગાશું ને તે ગાતાં ગાતાં માક્ષમાં આવશું. દાયનું નામ-નિશાન અમારી પાસે નહીં રહે.--જુઓ, આ વીતરાગના ભક્ષ્તના અંદરના પડકાર ! પ્રભેા, અમે સર્વગુણુસમપનન એવા આપના ઉપાસક १४. सम्पूर्णमंडल... ]

( भक्तामर-स्ते।त्र.

થયા....હવે અમારામાં કાંઈ દાય કેમ રહી શકે? હવે અમારા ગુણના વિસ્તારને રાઠવા જગતમાં કાંઈ સમર્થ નથી.

આવી અદ્ભુત ગુણુભક્તિ ગ્રાની સિવાય બીજા કરી શકે નહિ, ને સર્વગ્ન ભગવાન સિવાય બીજા તે ઝીલી શકે નહીં. જે ભગવાનના ગુણાને (અને તેવા નિજાત્મસ્વભાવને) ઓાળખે પણ નહિ તે તેમની સ્તુતિ કે ઉપાસના કથાંથી કરી શકે! અને જે પાતે માહી-અજ્ઞાની હાેય તે જ્ઞાનીની વીતરાગભક્તિ કેમ ઝીલી શકે ? તેથી ખરેખર જ્ઞાનસ્વભાવની અનુભૂતિ-રૂપ સમ્યગ્દર્શન ને આત્મગ્રાન તે જ સર્વગ્રભગવાનની સૌથી પહેલી સ્તુતિ છે. આવી ભાવ-સ્તુતિ કરનારને પશુ શાસ્ત્રમાં जिन કહ્યા છે. અરે જીવ! ભગવાન આત્માના આવા ગાણાં ગાતાં તાે શીખ ! એનાે મહિમા તાે કર !...તાે તારા ભવના છેડા આવી જશે, ને તું માક્ષપુરીના માર્ગમાં આવી જઇશ. સંસારમાં છેવટના ને સૌથી ઊંચા સર્વાર્થસિદ્ધિના ભવ કરનારા સમ્યગ્દષ્ટિ દેવા, તે ભવે માેક્ષ પામનારા મધ્યલાકના મુનિવરા, કે નીચે સાતમી નરકમાં રહેલા સમ્યગ્દષ્ટિ-જીવા, એ બધા ધર્માત્માએા પરમાત્માનાં ગુણ ગાય છે. તીવ મિથ્યાદર્ષિ જીવા તા પરમાત્માને આળખતા જ નથી, તેમની શી ગણતરી ? દેખતા જીવાને તાે સવ'ત્ર ભગવાનના ગુણુનાે મહિમા દેખાય છે, આંધળાને ન દેખાય તેથી શુ' ? આંધળાને તાે પગ પાસે નિધાન હાેય તાે પણ નથી દેખાતા. પ્રભાે! આપને જેતાં અમારી તાે અંતર્-દષ્ટિ ખુલી ગઈ, અ'તરમાં અમને ચૈતન્યનિધાન દેખાવા માંડચા. હવે તે નિધાન લેતાં અમને કાેઈ રાેકી શકે નહિ. અમે આપના ન'દન થયા, આપના વારસ થયા, સર્વગ્રંપદના ગ્રુવરાજ થયા, હવે માેક્ષપદ લેતાં શી વાર !-આમ સાધકને પાેતાના માેક્ષની નિઃશંકતા થઈ ગઈ છે. સર્વજ્ઞપદની સત્તાના નિશ્ચય થયા ત્યાં પાતામાં પણ તે પદ દેખાવા માંડશું. તે સર્વજ્ઞસ્વભાવના આશ્રયે અમે પણ સર્વજ્ઞ થઇશું ને અમારા જ્ઞાનવિસ્તાર પણ ત્રણ લાકમાં ફેલાઇ જશે.

—આવી નિઃશંકતાપૂર્વક સાધકજીવા માક્ષને સાધતાં સાધતાં આ અક્તિ કરે છે.

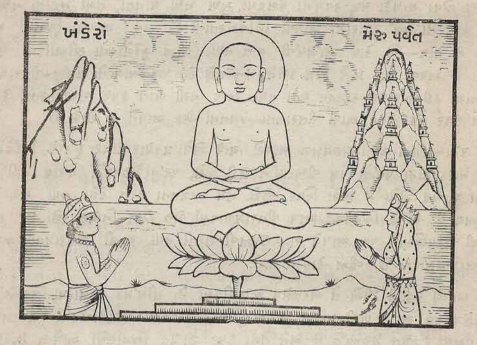
પ્રભુછ! તારા પગલે પગલે હું તા ચાલીયા રે... 题 S ઝટઝટ મારે તારી માક્ષપુરીમાં આવવું રે... 题 緻 逐 હું તા જ્યાં જોઉં ત્યાં દ્રેપ્યું તારા ગુણાને રે... 諁 殹 廠 મારા હૈયે એક વાતરાગતા વસી રહી રે... 遥 密

१५. चित्रं किमत्र यदि... ]

[ भक्तामर-स्तोत्र

[ ५७ ] ( १५ ]

પ્રભુની અચલ વીતરાગના ને નિવિધ્કારતા



चित्रं किमन्न यदि ते त्रिदशांगनाभिः नीतं मनागपि सनो न विकारमार्गम् । कल्पांतकाल-मरुता चलिताचलेन कि मन्दराद्वि शिखरं चलितं कदाचित् ।।

આશ્ચર્ય શું પ્રભુતણા ઞનમાં વિકાર દેવાંગના ન કદી લાવી શકી લગાર! સંહારકાળ પવને ગિરિ સર્વ ડાલે, મેરુગિરિ શિખર શું કદી તાય ડાલે?

હે વીતરાગપ્રભા! સ્વર્ગની દેવાંગનાઓ આપના ચિત્તમાં જરાય વિકાર ઉપજાવી ન શકી,—પણુ એમાં શું આશ્ચર્ય છે! શંકર વિષ્ણુ વગેરે અન્ય દેવા તા સાધારણુ સ્ત્રીઓમાં પણુ માહિત થઈ ગયા, જ્યારે આપ તા ઇદ્રાણીને દેખીને પણુ માહિત ન થયા; પણુ આપની મેરુ જેવી મહાનતા જેતાં એ કાંઈ આશ્ચર્યની વાત નથી, કેમકે આપ તા સંપૂર્ણ વીતરાગ છા.—સામાન્ય પર્વતાને ઊખેડી નાંખનારા પ્રલયકાળના પવન શું મેરુપવર્તના શિખરને ડગાવી શકે છે?—કદી નહીં.

ભગવાન ઋષભદેવની રાજસભામાં સ્વર્ગની દેવીએા ભક્તિથી નૃત્ય કરતી હતી; તે દેવાંગનાએાના હાવભાવમાં પ્રભુ માહિત તાે ન થયા, અપિતુ નીલાંજનાદેવીના મૃત્યુદ્ધારા સ'ચાેગની ક્ષણુભ'ગુરતા ચિ'તવીને તેએા સ'સારથી વિરક્ત થયા.—આ વૈરાગ્યપ્રસ'ગને

### [ १५. चित्रं किमत्र यदि ..

### भक्तामर-स्तोत्र ]

યાદ કરીને કહે છે કે હે પ્રભાે ! દેવલાેકની અપ્સરાએા વડે આપ માહિત ન થયા—એમાં અમને કાંઈ આશ્ચર્ય નથી લાગતુ', કેમકે આપના માર્ગમાં અતીન્દ્રિય સુખને ચાખનારા અમારા જેવા સાધકાે પણુ સ્વર્ગના વૈભવમાં સુખ નથી માનતા, તેમાં મૂર્છાતા નથી, તાે પછી આપ તાે પૂર્ણ વીતરાગ, આપની નિર્વિકારતાની શી વાત ! આપના ચિત્તમાં જરાય વિકાર ન થાય—એ કાંઈ આશ્ચર્યની વાત નથી બીજા કુદેવા તાે સીઆદિમાં માહિત થયેલા છે અથવા શત્રુ પ્રત્યે કોધ કરીને તેને હણે છે, પણુ આપ તાે સર્વજ્ઞ-વીતરાગ છાં, આપનામાં કહી જરાપણુ રાગદ્વેષ થતા નથી. આપ નથી ભક્ત ઉપર રાગ કરતા, કે નથી દુશ્મન ઉપર લેષ કરતા. આવી વીતરાગતા જગતમાં એક આપને જ શાંભે છે.

પંચમકાળના અંતે પ્રલયકાળ આવશે ત્યારે એવા ઘનઘાર વાયરા ફૂંકાશે કે હિમાલય વગેરે માટા માટા પર્વતા પણ વીખરાઈને ઊડી જશે, પરંતુ મેરુપર્વત જરાય નહીં ડગે, એ તા શાશ્વત એવા ને એવા સ્થિર રહેશે. તેમ જગતના ત્ર્ય દેવા જ્યાં રાગ-દેવથી ડગી જાય છે ત્યાં હે જિનદેવ! આપ વીતરાગભાવમાં મેરુ જેવા નિશ્ચલ રહાે છા. સમવ-સરણની દિવ્યવિભૂતિ પણ આપને રાગ ઉપજાવી શકતી નથી. આવી વીતરાગતા જગતમાં એક આપનામાં જ છે, બીજા કાેઈમાં નથી.

આપણે રહીએ છીએ તે ભરતક્ષેત્ર જ'બુદ્ધીપમાં છે; સીમ'ધર પરમાત્મા બિરાજે છે તે વિદેહક્ષેત્ર પણ આ જ'બુદ્ધીપમાં જ છે જ'બુદ્ધીપ એકલાખ મહાયોજનના ગોળાકાર છે; તેની વચમાં શાશ્વત મેરુપર્વત છે અને તેના ઉપર શાશ્વત જિનાલયા આવેલા છે. પ્રલય-કાળના પવન વચ્ચે પણ આ મેરુપર્વત એમને એમ અચલ રહે છે. એ જ રીતે ભરતક્ષેત્રનું સમ્મેકશિખર-નિર્વાણસ્થાન પણ શાશ્વત છે. અત્યારે તેના ઉપર પૃથ્વીના જે નવા પડ ચડી ગયા છે તે પ્રલયકાળે ઉડી જશે ને અસલી ચિત્રાપૃથ્વી સ્કૃટિક જેવી પ્રગટ થશે, તે ચિત્રાપૃથ્વીના ઉપસેલા ભાગરૂપ સમ્મેકશિખર પર્વત અને તેના પર સાથિયા છે તે શાશ્વત છે. અહીં તે મેરુની ઉપમા આપીને કહે છે કે હે નાથ! આપનું ચિત્ત પણ મેરુપર્વત જેવું સ્થિર છે; દેવલોકની અપ્સરાવડે કે જગતના કાેઈ પદાર્થાવડે તેમાં જરાપણ વિકાર -રાગદ્વેષ થતા નથી. અહા, આવી વીતરાગતા આપના સિવાય બીજે કચાંય નથી. અને આપના વીતરાગ માર્ગમાં લાગેલું અમારું ચિત્ત તેને પણ માર્ગથી કાેઈ ડગાવી નહીં શકે; તે હવે વિષયામાં લીન નહીં થાય. આમાં એ પણ આવી ગયું કે વિષયામાં જેનું ચિત્ત લીન હાેય તે જીવા વીતરાગ પરમાત્માની સાચી ભક્તિ કરી શકતા નથી.

બુએા, આ ભક્તામર-સ્તાેત્રના ભાવાનું રહસ્ય ખાલાય છે. भक्त-अमर એટલે ભક્તિવ'ત દેવા, તેઓ પણ દેલલાકના વૈસવને તુચ્છ ગણીને સવ'જ્ઞ પરમાત્માની સ્તુતિ કરે છે, ને તેમાં વીતરાગતાની જ ભાવના ભાવે છે. સ્તાેત્રના આવા ભાવા નહિ સમજનારા જીવા દ્વાન થઈ ને પૈસા-નીરાગતા વગેરે લોંકિક આશાથી ભક્તામર સ્તાેત્ર ખાલે છે, તેમને ભગવાનની

为)

K

年四年四年四年四年四年四年四年四年四年

१५ चित्रं किमत्र यदि... ]

16

A)

(F

お)

(\*

A (B

之意見をある

(Fr it)

(4

4) (A

the for

\*

( 42 )

ખરી સ્તુતિના લાવ નથી. અહા, આ તા વીતરાગ પરમાત્માના ગુણેાની સ્તુતિ! તેમાં વીતરાગી ગુણ સિવાય બીજી લાવના કેમ હાેય? આવી લાવના સહિત લગવાનની ભક્તિ કરનારને પછી જે બેચાર લવ હાેય તે દીનતાવાળા નથી હાેતા, આરાધના સહિત ઉત્તમ પુષ્ટ્યક્ળવાળા હાેય છે. અને ત્યાં સ્વર્ગાદિમાં અપ્સરા વગેરે દિવ્યવૈભવાની વચ્ચે પણ આત્માની આરાધનાને ભૂલ્યા વગર, સમ્યકત્વમાં મેરુવત અક'પ રહીને અનુક્રમે માક્ષ પદને સાધે છે.

-- આ છે પરમાત્માની પરમાર્થભક્તિનું કળ! (૧૫)

### \* ભગવાનના ભક્તાના હુદયના ઉદ્ગાર \*

\* જિનશાસનમાં કહેલા ભેદજ્ઞાન વડે અમે ભગવાનના માર્ગમાં ભાત્યા છીએ... ભગવાને દર્શાવેલા અમારા નિજવૈભવ અમે દેખ્યા છે, ને તેના અત્યંત મધુર સુખના સ્વાદ ચાખ્યા છે. અહાે, કેવું અદ્ભુત છે મારું તત્ત્વ!

\* 'અહેા, પંચપરમેષ્ઠી ભગવંતા ! મારા સ્વસંવેદનજ્ઞાનના અળે આપના સ્વરૂપના સાક્ષાત્કાર કરીને હું નમસ્કાર કરું છું '—આવા મંગલપૂર્વક પંચપરમેષ્ઠી ભગવંતાને પાતાની સાથે રાખીને મુમુક્ષુસાધક આરાધકભાવની ઝણઝણાટી ભાલાવતા માક્ષપુરી તરફ ચાલ્યા જાય છે. વાહ રે વાહ, પંચમકાળેય એને પંચપરમેષ્ઠીના વિરહ નથી.

\* પ્રભાે, વીતરાગ થયેલા આપને નમસ્કાર કરતાં ને આપનાં ગુણાનું સ્તવન કરતાં માગે આત્માય રાગથી જુદાે પડીને નિજભાવમાં પરિણમે છે. જગતથી ન્યારા ને પાતામાં પૂરા — એવા અદ્ભુત આત્મા, હે જિનદેવ! આપના જ શાસનમાં ખતાવ્યા છે....તેના પરમ શાંત ચૈતન્યરસ અમારા ચિત્તને તૃપ્ત કરે છે...અમને માક્ષના સ્વાદ ચખાડે છે.

[ भक्तामर स्तोव

सराजी हुए दिसार भौति सामना हिड्डी आयी सायमा हाहित सजयाननी हाल

१६. निर्धम वर्ति ... ]



😤 સર્વજ્ઞના કેવળજ્ઞાન-દીપકની અદ્ભુતતા



ધ્રૂમે રહિત, નહિ વાટ, ન તેલવાળા, ને આ સમગ્ર ત્રણ લાેક પ્રકાશનારાે; ડાલાવનાર ગિરિ વાયુ ન જાય પાસે, તું નાથ! છેા અપર દીપ જગત્પ્રકાશે.

निर्धू म-वतिः अपवर्जित तैल-पूरः कृत्स्नं जगत्त्रयमिदं प्रगटी करोषि । गम्यो न जातु मरुतां चलिताचलानां दीपोपर: त्वमसि नाथ जगतप्रकाश: ।।

હે નાથ! કેવળજ્ઞાનને લીધે આપ એવા અદ્વિતીય જગતપ્રકાશી દીવા છે ... કે જે? ધૂમાડા કે વાટ નથી, જેમાં તેલ પૂરવું પડતું નથી; પર્વતાને ડાલાવી દેનારા ઝંઝાવાતી વાયરા વડે પણ જે દીવા આલવાતા નથી, અને એકસાથે ત્રણે જગતને પ્રકાશિત કરે છે.

' સર્વજ્ઞ લખ્ધસ્વભાવ ને ત્રિજગેન્દ્રપૂજિત એ રીતે સ્વયમેવ જીવ થયે৷ થકે৷ તેને સ્વયંભૂ જિને৷ કહે. '

--- આ રીતે કુંદકુંદસ્વામીએ પણુ સર્વજ્ઞપદના મહિમારૂપ સ્તુતિ કરી છે.

भक्तामर-ग्तेत्र ] (१२) [११. तिधून-वर्ति:...

જુએા, આ સર્વજ્ઞ ભગવાનના કેવળગ્રાન-દી પકની સ્તૃતિ ! જગતના તેલ-ઘીના દીવામાં તાે રૂની વાટનું આ લંખન જોઈએ ને તેમાંથી ધુમાડાે નીકળે, તેમ ઇન્દ્રિયજ્ઞાનવાળા જીવામાં તાે માહરૂપી ધૂમાડા હાય છે ને પાંચ ઇ'દ્રિયારૂપી વાટનું આલંબન જોઈએ છે; પરંતુ હે દેવ ! સ્વયંભૂ એવા આપના કેવળગ્રાન-દીવડાને કાેઈ ઇન્દ્રિયારૂપ વાટતું આલંબન નથી કે તેમાં રાગ-દ્વેષરૂપી કાલિમા નથી. લૌકિક દીવામાં તાે તેલ પૂરવું પડે, પરંતુ આપના કેવળગ્રાન-દીવડા તા આત્મામાંથી પ્રગટેલા સ્વયંભૂ છે, તેમાં તેલ પૂરવું પડતું નથી. વળી લીકિક દીવા તા પવનના ઝકારા વચ્ચે ખુઝાઈ જાય છે, પણ આપના કેવળગ્રાન-દીવડા ગમે તેવા ઉપસર્ગ-પરીષહના પવન વચ્ચે પણ કઠી ખૂઝાતેા નથી. અને લૌકિક ઠીવા તા પાતાની મર્યાદાના થાડાક જ રૂપી પદાર્થનિ પ્રકાશે છે, ત્યારે આપના કેવળજ્ઞાનદીવડાે તા એકસાથે ત્રણેલાેકના રૂપી-અરૂપી સમસ્ત પદાર્થીને પ્રકાશે છે. પ્રલા! આપના આવા કેવળગ્રાનને પ્રતીતમાં લેતાં, એટલે કે રાગથી ભિન્ન અતીન્દ્રિય ગ્રાનસ્વભાવને વેદનમાં લેતાં અમારા આંતરમાં સ્વાનુભવના જે આતીન્દ્રિય શ્રુતજ્ઞાન-દીવડા પ્રગટયા તે પણ હવે પરિષહાના પવન વચ્ચે કદી આલવાશે નહિ ને કષાયની કાલિમાથી જુદા જ રહીને વૃદ્ધિગત થતાં-થતાં કેવળજ્ઞાન સુધી પહેાંચશે આ રીતે સાધકને સર્વજ્ઞની સાથે પાતાના જ્ઞાન-દીવડામાં પણ निःश'हता छे. એકલा ઇन्द्रियज्ञान वडे डे राग-देषगी मलिन ज्ञानवडे डेवणज्ञान-दीवडानी श्रदा કે સ્તૃતિ થઈ શકતી નથી.

અહેા દેવ! આપના આત્મામાં અસ'ખ્ય પ્રદેશે અનંત ચતન્યદીવડા પ્રગટયા છે, તે આનંદ-પ્રકાશથી ભરપૂર છે ને કષાયના ધૂમાડા તેમાં નથી. ' દીવે દીવા પ્રગટે,' તેમ આપના डेवળज्ञाननी प्रतीत वडे प्रगटेवे। અभारे। सभ्यग्ज्ञान-हीवडे। अवे नाने।, पशु तेनी जत ते। આપના કેવળગ્રાન જેવી જ છે, તેમાં પણ અતીન્દ્રિયઆનંદ છે ને કષાય નથી ઇન્દ્રિયગ્રાનના દીવડાે ખુઝાઈ જશે, અતીન્દ્રિય જ્ઞાનદીવડાે કઠી નહીં ખુઝાય.

કેટલાક કહે છે કે વિકારરૂપી ધૂમાડાના નાશ કરવા માટે જ્ઞાનદીવા જ આેલવી નાંખા! - અમ કહેનારા મૂર્ખ જીવાને વિકારથી જુદા જ્ઞાનસ્વભાવની ખપર નથી. કેટલાક નાસ્તિકમતિ એમ પણ માને છે કે માક્ષમાં જ્ઞાનનું અસ્તિત્વ જ નથી રહેતું.- અરે મૂઢ! તા શું માક્ષ પામતાં આત્મા જડ-અચેતન થઈ ગયા ?-નહીં; જો જ્ઞાનના જ નાશ થઈ જતા હાય તા એવા માક્ષને કાણ ઇચ્છે?

હે નાથ! ઇન્દ્રિયાે વગર ને રાગદ્વેષ વગર પણ માક્ષમાં આપના અદ્ભુત કેવળગ્રાન-દ્વવડા ઝગઝગી રહ્યો છે, ઈન્દ્રિયા છૂટી જાય તાેપણ તે ખુઝાતા નથી; તેમાં રાગરૂપી તેલની ચીકાસ નથી. સાધારણલોકા તા વીજળીના હજારા-લાખા દીવાના ઝગઝગાટ દેખે ત્યાં આશ્ચર્ય પામી જાય છે (-એને તાે તેલની જરૂર પડે છે ને આલવાઈ જતાં વાર લાગતી નથી ). પર'ત તેલ વગર અળે એવા આ અદુભુત કેવળગ્રાનદીવડાને ગ્રાનીજના જ ઓાળખે

成成成成成成成成成成成成成成成成成成成成成成成成成 成

१६. निर्धूम वर्तिः... ]

NAMARAMANANANANANANANANANANANANANANA

છે. આ અતીન્દ્રિય દીરડાની જાત જ જુદી! જગતના બીજા બધા દીવડા, અરે! સૂર્ય-ચંદ્ર પણ એની પાસે તૂચ્છતા પામે છે.

કાેઇ પણ બહારના સાધન વગર સ્વયંબૂપણે આ કેવળગ્રાનદીવડા પ્રભુને પ્રગટયા છે. લાખ'ડની દીવાલા પણ એ દીવાના તેજને રાકી શકતી નથી, કાેઈ પદાર્થ તેનાથી ગુપ્ત રહેતા નથી. અહા, જગતમાં જેની બીજી જોડ નથી એવા અજોડ કેવળગ્રાન દીવડા શાશ્વત-પણે પ્રભુના આત્મામાં ઝગમગી રહ્યો છે આમ કહીને, ઈન્દ્રિયાથી ને કથાયાથી ભિન્ન ગ્રાન સ્વભાવની પ્રતીત પૂર્વ'ક સર્વગ્રભગવાનની સ્તુતિ કરી છે. અહા પ્રભા! આપની આવી સ્તુતિ કરતાં અમને પણ મિથ્યાત્વઅધકારના નાશ થઈને સમ્યગ્ગ્રાનના અલીકિક દીવડા પ્રગટયા છે, તે પણ કદી બુઝાવાના નથી. (૧૬)

### જેનધર્મના ભગવાનની વિશેષતા

જૈનધર્મમાં સ્તુત્ય-પરમાત્મા ઇષ્ટદેવ વીતરાગ-સર્વજ્ઞ છે, તેઓ રાગ-દ્વેષ રહિત છે; તેમને નથી તા સ્તુતિ કરનાર પ્રત્યે રાગ, કે નથી નિંદા કરનાર પ્રત્યે દ્વેષ. છતાં તેમના ગુણેાનું સ્તવન-ચિંતન-અહુમાન કરનાર જીવને સ્વય' પાતાની ભાવશુદ્ધિના લાભ, તથા પાપના નાશ થાય છે. ભગવાન પાતે બીજાના અકર્તા અને રાગ-દ્વેષ વગરના હાેવા છતાં ભક્તને પાતાના ભાવાનું ફળ સ્વયમેવ પ્રાપ્ત થાય છે.

વળી, જૈનધર્મના આ લોકોત્તર સિંહાંત છે કે ભગવાન અને ભક્ત અને આત્માના સ્વભાવ એક સરખા છે. દરેક જીવમાં પરમાત્મસ્વરૂપ રહેલું છે ને તેની ઉપાસના વડે (એટલે કે તેનાં શ્રહા-જ્ઞાન કરીને તથા તેમાં ઉપયાગની લીનતા કરીને) કાેઈ પણ જીવ પાતે પરમાત્મા અની શકે છે. પરમાત્મા અનવાની આ પ્રક્રિયા તે જ પરમ ભક્તિ, તે જ પરમાત્માની ઉપાસના, તે જ આરાધના, તે જ માક્ષમાર્ગ અને તે જ ધર્મ.

> ઋષ્યભાદિ જિનવર આ રીતે કરી બ્રેષ્ઠ ભક્તિ ચાેગની, શિવ-સૌખ્ય પામ્યા, તેથી કર તું ભક્તિ ઉત્તમ ચાેગની.

-- આવી ભક્તિ સાધકજીવાના અંતરમાં સદાય વતે છે.

तारतं कदाचित रयांति शायि महिमा કેવળ જ્ઞાન – સૂર્ય

> ઘેરી શકે કરી ન શહુ, નં અસ્ત થાય, સાથે પ્રકાશ ત્રણ ક્ષાક વિષે કરાય; જ હે સનીંદ, નહીં એવ વડે છવાય, દે લાકે પ્રભાવ રવિશી અદકા ગણાય.

नास्तं कदाचिदुपयासि न राहगम्यः स्पष्टीकरोषि सहसा युगपज्जमन्ति । नाम्मोधरोदर निरुद्ध महा प्रभाव: सर्यातिशायि महिमासि मुनोंद्र लोके ।।

પ્રભા! આપ સૂર્ય જેવા નહિ પરંતુ તેના કરતાંય અધિક અહિમાવ'ત છેા. સૂર્ય તા અસ્ત થઈ જાય છે પરંતુ આપનું જ્ઞાન કહી અસ્ત ગ્રતું નથી; રાહુ કહી આપને વેરી શકતા નથી; સ્વર્યની જેમ માત્ર દિવસે જ, અને પૃથ્વીના થાડાક જ ભાગને નહિ, અપિત એક સાથે સમસ્ત જગતને આપ નિરંતર પ્રકાશા છેા; અને ઘનવાર વાદળાં પણ આપના જ્ઞાન-મકાશને રાકી શકલા નથી. –આ રીતે સૂર્ય કરતાં પણ હે મુનીંદ્ર ! આપના અતિશય મહાન છે.

જીઓ, ભગવાનના ભક્તને જગતની કાેઈ ચીજ પરમાત્માથી અધિક નથી લાગતી. શ્લાક ૧૩ માં કહ્યું કે ચંદ્રની ઉપમા પહુને લાગુ પડતી નથી, પછી ઢેવાની ઉપમા લાગુ

[20]

अच्चमरग्तोत्र ]

સૂર્ય કરતાંય અધિક તેજસ્વી જ્ઞાનભાનુ

१७. नास्तं कदाचिदुपयाति... ]

પડતી નથી-એમ શ્લાક ૧૬ માં કહ્યું; ને અહીં શ્લાક ૧૭ માં કહે છે કે હે દેવ! આપને સૂર્યની ઉપમા પણ લાગુ પડતી નથી. ચ'દ્ર-સૂર્ય કે દીપક એ બધાયથી પાર, કાેઇ અદ્દલત -આશ્ચર્યકારી આપનું કેવળજ્ઞાન છે. સૂર્ય તા જગતને આતાપ કરનારા છે, પર'તુ હે જ્ઞાનસૂર્ય! આપનું જ્ઞાનતેજ તા જગતને અપૂર્વ શાંતિ દેનારું ને આતાપ હરનારું છે; આપના જ્ઞાનસૂર્યના ઉદય થયા તે હવે કદી અસ્ત થવાના નથી; કાેઈ કર્માનાં વાદળ હવે તેના દિવ્ય પ્રકાશને હાંકી શકતા નથી. જ્ઞાનદર્શનના આવરણરૂપી વાદળાને આપે સર્વથા વીખેરી નાંખ્યા છે. સૂર્યના પ્રકાશને તા પાટીયા વગેરે રાકે છે, આપના જ્ઞાનપ્રકાશને લાખ'ડની દીવાલા પણ રાકી શકતી નથી આવા અદિતીય જ્ઞાનભાનુ આપ છા.

આ જ'બુદ્ધીપમાં બે સૂર્ય ને બે ચન્દ્ર છે; પણ તેઓ એક જ'બુદ્ધીપનેય પૂરા પ્રકાશિત કરી શકતા નથી; ત્યારે સર્વજ્ઞ પ્રભુનું કેવળગ્ઞાન તા એક સાથે જગતના ખધા પદાર્થોને પ્રકાશે છે, ઊંડી ગૂફા વગેરેમાં કે જીવના અરૂપી ભાવામાં તા સૂર્યના પ્રકાશ પહાંચતા નથી, પર'તુ જગતમાં એવું કાઈ સ્થાન કે ક્ષેત્ર નથી કે જ્યાં પ્રભુના ગ્રાનસૂર્યના પ્રકાશ ન પહાંચ હે નાથ! આવા દિવ્ય ગ્રાનપ્રકાશ આપના સિવાય બીજા કાને છે? અને આપના આવા ગ્રાનપ્રકાશની પ્રતીતિ કરવાની તાકાત અમારા જેવા જિનલક્ત સિવાય બીજા કાનામાં છે? - 'અહા, એ ગ્રાનના મહિમા!'

આ સ્તાત્રમાં સ્તુતિ તા ઝાયલદેવની છે, પણ જેમનામાં આવું દિવ્યજ્ઞાન હાેય તે ખધાય સર્વજ્ઞ લગવ તાની ગુણુસ્તુતિ આમાં સમાઈ જાય છે. આવા ગુણુવાળા અનંત તીર્થ કરા– અરિહ તા થયા ને અનંતા થશે અત્યારે પણ આવા લાખા સર્વજ્ઞ લગવ તા વિદેહક્ષેત્રમાં વિચરી રહ્યા છે. તે પ્રભુની પ્રભુતાને આેળખતાં જીવને સમ્યકત્વ ને ભેદજ્ઞાન થઈ જાય છે. લગવાન જેવા જ્ઞાનાન દરવભાવની જે પ્રતીતિ અને પ્રીતિ કરે તે જ જીવ લગવાનના ભક્ત હાેઈ શકે છે. સર્વજ્ઞ-સ્વમાવની પ્રીતિ–પ્રતીતિ કરતાં ઇન્દ્રિયા–રાગ કે સ'યાગાની પ્રીતિ છૂટી જાય છે, તેથી તે જીવને પરમાર્થથી જીતેન્દ્રિય કહેવામાં આવે છે. (સમયસાર ગા ૩૧)

જીતી કન્દ્રિયા, જ્ઞાનસ્વમાવે અધિક જાણે આત્મને, નિશ્ચય વિષે સ્થિત સહ્યુઓ ભાખે જીતેન્દ્રિય તેહને.

સાઘક કહે છે: હે જગતના અદ્વિતીય-સૂર્ય! આપ જ અમારા નેતા અને પિતા છેા; અમે આપના બાળક છીએ, ને ભક્તિ કરતા-કરતા આપના માર્ગે ચાલી રહ્યા છીએ. અમારા આંતરમાં અમે એવી દઢ ભક્તિથી આપને વસાવ્યા છે કે તેમાં હવે સંસારના ભય નથી. 'જ્યાં ભગવાન વસ્યા ત્યાં ભવ કેવા; ને ભય કેવા ?'

આકાશમાં જે સૂર્યભિંબ દેખાય છે તે તે। અચૈતન પ્રકાશના પૂંજ છે; ને હે ભગવાન! આપ તે। ચૈતન્યપ્રકાશી સૂર્ય છેા; સૂર્ય ગરમ છે, આપ શાંત છેા; 'चंदेषु निम्मलयरा...आइच्येस ( १५ ) [ १७ : नास्तं कदाचित...

#### भक्तामर-स्तोत्र ]

अहियं पयासकरा ' बेागस्स-सूत्र द्वारा स्तुति इरतां हुछे छे हे २४ तीथ' हरेा-हेवणी ભગવ તાે ચંદ્ર કરતાંય વધુ નિર્મળ છે ને આદિત્ય-સૂર્ય કરતાંય અધિક પ્રકાશ કરનારા છે. અરે, તીર્થ'કરાનું શરીર પણ ચંદ્ર-સૂર્ય કરતાં વધુ ઊજણું ને તેજસ્વી હેાય છે ત્યાં કેવળજ્ઞાનની શાભાની તાે શી વાત! પ્રભાે, આપને આવા કેવળજ્ઞાન-સૂર્ય પૂર્ણ ઉદિત થયા છે ને મારે હજી તેનું પરાદિયું છે... પણ પરાદિયા પછી અલ્પકાળમાં પુરા સરજ ઊગવાના જ છે; અને તેની તત્પરતાપૂર્વક અમે આપનાં ગાણાં ગાઈ એ છીએ. આ સૂર્ય તા દિવસે ઊગીને સાંજે અસ્ત થઈ જાય છે, ત્યારે આપને ઉગેલાે કેવળગ્રાનસૂર્ય હવે કદી અસ્ત થતા નથી, કે તેના ઉપર કર્મના આવરણરૂપ કાેઈ ગહણ નથી. પૂર્ણિમાએ ચંદ્ર-પ્રકાશને તથા અમાસે સૂર્ય-પ્રકાશને રાહુ નડે છે એટલે કે ગ્રહણ થાય છે, પણ પ્રભુએ તાે જ્ઞાનાવરણરૂપ રાહુને નષ્ટ કરી નાંખ્યા છે, તેથી પ્રભુના જ્ઞાનમાં હવે કાેઈ ગ્રહણ નથી, ને પ્રભુની પ્રતીતવાળા ભક્તને પણ કાેઈ રાહ નડનાર નથી; તે આનંદ કરતા કરતા માક્ષને સાધશે.

આજે જે સૂર્ય અહીં દેખાય છે તે કાલે નહીં આવે; કાલે બીજો સૂર્ય આવશે; કાલના સૂર્ય આજે એરવતક્ષેત્રમાં પ્રકાશતા હશે. ને કાલે જે એરવતમાં હતા તે સૂર્ય આજે અહી' આવ્યાે છે.- પણ હે નાથ! આપ તાે ભરત, ઐરવત કે વિદેહ બધાય ક્ષેત્રાને એક સાથે પ્રકાશનારા છેા; તેથી આપ જ જગતના અદ્વિતીય સૂર્ય છેા.--આવી ભક્તિ કરનારા છवने सविष्यमां साक्षात् सगवानने। सेटे। थशे ने ते पेाते पछ सगवान थई जशे. (१७)

આ પુસ્તકમાં શ્રી માનતુંગ-મુનિરાજ રચિત મૂળ સંસ્કૃત શ્લાેકની સામે જે ગુજરાલી-અનુવાદ આપેલ છે તે પદા આમાદવાળા શેઠ શ્રી હરજીવન રાયચંદના રચેલા છે; આ સુંદર અનુવાદ માટે તેમના આભારી છીએ. 

I show by the state

# (૧૮) ચંદ્ર કરતાંય સુશાભિત જ્ઞાનચંદ્ર



માહાંધકાર દળનાર સદા પ્રકાશી, રાહુ મુખે ગ્રસિત ના, નહીં મેઘરાશી; શાભે તમારું મુખ-પદ્મ અપાર રૂપે, જેવા અપૂર્વ શશિ લાક વિષે પ્રકાશ.

नित्योदयं दलितमोह-महांधकारं गम्यं न राहु वदनस्य न वारिदानाम् । विभ्राजते तव मुखाब्जमनल्पकान्ति विद्योतयत् जगदपूर्व शशांकबिंबम् ।।

હે પ્રભેા ! હું આપને ચંદ્ર જેવા કહું ? - ના ! તેથી પણુ આપ વિશેષ છે. આપ સદાય ઉદયરૂપ છેા; રાહુ કે વાદળાં ચંદ્રની જેમ આપને ઘેરી શકતા નથી; આપના ઉદય માહ-મહાઅંધકારને દ્વર કરનારા છે. કાેઈ અપૂર્વ કાંતિથી શાભતું આપનું મુખમંડળ જગતમાં અપૂર્વ ઉદ્યોત કરનારું છે. ૧૩ મા શ્લાકમાં પણુ આ વાત કરી હતી કે હે દેવ ! આપના દિવ્ય તેજ પાસે ચંદ્રનું તેજ પણુ ઝાંખું પડી જાય છે. તે ચંદ્રમાં માહઅંધકારને દ્વર કરવાની તાકાત નથી, ઊલટા તે તા રાત્રે જીવાને માહમાં (નિદ્રામાં) નાંખે છે; ત્યાર આપની વાણીનાં કિરણા તા અમને માહનિંદમાંથી જગાડે છે ને અમારા અજ્ઞાનઅંધકારને બગાડે છે. જેના અંતરમાં આપનાં જ્ઞાનકિરણના પ્રવેશ થાય તેના આત્મામાં અજવાળાં

## [ १८ : नित्योद्यं...

### भक्तामर-स्तोत्र ]

થઈ જાય ને કર્મનાં વાદળાં વીખાઈ જાય. – આવા આદ્વતીયચંદ્ર, હે સર્વગ્ર ! આપ જ છેા. ચંદ્ર કરતાંય આપનામાં વિશેષતા છે.

જુઓ તેા ખરા, વીતરાગ ભગવ'તની આ ભક્તિ ! ભક્ત જ્યાં જુએ ત્યાં ભગવાનના જ મહિમા દેખે છે; આકાશમાં સૂર્ય-ચંદ્ર દેખતાંય તેને સવ'જ્ઞભગવાન યાદ આવે છે. અદરમાં ભગવાનને દેખે છે ને બહારમાંય ભગવાનને જ દેખે છે. ભગવાનની ભક્તિના ર'ગમાં સ'સાર ભૂલાઈ જાય છે. રાગ કે સ્વર્ગ તા યાદેય આવતાં નથી. બસ, કેવળજ્ઞાન અને ભગવાનપણું જ અદરમાં ઘૂંટાય છે. જરાક રાગ હાેવા છતાં વીતરાગખાવ તરફનું જોર ઊછળે છે. —આનું નામ વીતરાગી ભક્તિ.

અરે, લોકો ભગવાનને ઓળખતા નથી. – જેના હાથમાં હથિયાર કે સ'ગમાં સ્ત્રી હોય, જે ખાય-પીએ, જેને રાગ કે રાગ હોય, — તે ભગવાન નહિ; ભગવાન તા પરમ શાંત-વીતરાગ છે, સર્વજ્ઞ છે, જેને સ્ત્રી નથી, રાગ નથી, હથિયાર નથી, ભૂખ-તરસ કે રાગ નથી. આવા ભગવાનને ઓળખે તા અંદરના ભગવાન – આત્માની ઓળખાણ થાય. ભગવાનને ઓળખવામાંય જે ભૂલ કરે તે આત્માના સાચા સ્વરૂપને ઓળખી શકે નહીં. અરે, દુનિયાને કચાં ખબર છે કે ભગવાન કેવા હાેય! એને તા એમના ભક્ત...સાધક ધર્માત્મા જ આળખે છે. એક સારા રાજા પણ પુષ્ટયપ્રકૃતિથી કેવા શાેલે છે! – તા, આ તા ત્રણુલાેકના ધર્મરાજા-તીર્થ'કર....તેમના અંતરમાં સર્વજ્ઞતાના અતીન્દ્રિય વૈભવ ને બહારમાં ધર્મસભાના દિવ્ય વૈભવ તેના મહિમાની શી વાત!! જ્યાં ઉપરથી વિમાનમાં ઈન્દ્રો ઊતરતા હાય ને પ્રભુચરણે નમતા હાય; સિંહ-વાઘ જેવા તીર્ય'ચા શાંત થઈ ને પ્રભુનું મુખ જેતા હાય, મુનિવરા પ્રભુની સ્તુતિ કરતા હાય, રત્નાની વૃષ્ટિ થતી હાય, અનેક જીવા સમ્યચ્દર્શન-જ્ઞાન-ચારિત્ર પામતા હાય. સાધારણ પુષ્ટવળા જીવાને આવી વાત જોવા– સાંભળવાય કથાંથી મળે! ભગવાનના આવા આચે ત્ય મહિમા જેના અંતરમાં બેસે તેના મહા સદ્દમાગ્યની શી વાત! એ તા જાણે માક્ષના દરબારમાં આવ્યા.

એકવાર આહારદાન પ્રસંગની રત્નવૃષ્ટિ વગેરેમાં કાૈઈએ શ'કા કરી ત્યારે શ્રીમદ્રાજ-ચ'દ્રજીએ કહ્યું કે અરે ભાઈ! આત્માની અચિંત્ય શક્તિના મહિમા પાસે રત્નવૃષ્ટિની શી વાત! પરમાત્મવૈભવ પાસે પુષ્ટ્યવૈભવનું શું આશ્ચર્ય! ચૈતન્યની પૂર્ણુ પવિત્રતા પ્રગટી તેની સાથેનાં પુષ્ટ્ય પણ જગતને માટે આશ્ચર્યકારી છે. અને ધર્મી તો તેમાં પણ ચૈતન્યતત્ત્વની જ મહત્તાને દેખે છે. જ્યાં તીર્થ'કરના જન્મ થવાના હાેય ત્યાં ૧૫ માસ સુધી દરરાજ કરાડા અફભુત રત્નાની વૃષ્ટિ થાય છે; અહી' આત્મા પરમાત્મા થવા માંડયા, ત્યાં પરમાણુઓ પલટીને રત્નારૂપ પરિણુમવા લાગ્યા. જીઓ તા ખરા...ધર્મ સાથેના સત્ પુષ્ટયનાય અચિ'ત્ય પ્રભાવ!

१८. नित्योदयं... ]

હે દેવ! લાેકમાં તેજસ્વી મનાતા સૂર્ય-ચંદ્ર પણ આપના મુખમંડળની પ્રસા પાસે તા ઝાંખા લાગે છે; તેમ અતીન્દ્રિય ચૈતન્યભાવ પાસે ઇન્દ્રિયભાવા જાણે ચેતનાહીન લાગે છે.-આમ ભગવાનને દેખીને ભગ્યજીવા લેદજ્ઞાન કરે છે.

હે દેવ ! ચંદ્રના ઉદયથી તેા (સૂર્યમુખી) કમળ સંકાેચાય છે, ત્યારે આપના મુખચંદ્રના દર્શનથી તાે ભવ્યકમળ ખીલી ઊઠે છે. ચંદ્ર તાે સાળકળાએ ખીલ્યા પછી પાછા સ'કાેચાવા માંડે છે, આપને જે પૂર્ણ કેવળજ્ઞાનકળા ખીલી તે કઠી સ'કાેચાતી નથી. અને આપની ભક્તિથી અમને સાધકભાવરૂપ જે સમ્યગ્જ્ઞાનકળા ખીલી તે પણુ હવે સ'કાચાશે નહિ, વૃદ્ધિગત થઈને પૂર્ણ થશે ને આપના જેવા પરમાત્મપદને પામશે. (૧૮)

> સ્તુતિનું રહસ્ય ......ગુણ્પ્રધાન સ્તુતિ \* \*

સ્તુતિકાર મુનિરાજે શરૂઆતમાં એમ કહ્યું કે હું તે પ્રથમ જિનેન્દ્ર (ભગવાન ઋષભદેવ )ની સ્તુતિ કરીશ; — પણ પછી આખા સ્તાત્રમાં ઋષભદેવનું નામ કચાંય લીધું નથી, કે તેમના જીવનની (સર્વગ્રતા ને વીતરાગતા વગેરે ગુણા સિવાય) બીજ કેાઈ વાત કરી નથી. આ રીતે ગુણસ્તુતિની પ્રધાનતા છે. ગુણપ્રધાનસ્તુતિમાં, એક સર્વગ્રપરમાત્માની સ્તુતિ કરતાં તેમાં સવે સર્વગ્રપરમાત્માની સ્તુતિ સમાઈ નાય છે, કેમકે આત્મગુણામાં તે બધાય ભગવ તા સરખા છે.

આવા ગુણસ્તવનમાં કચાંય નામ વગેરેનાે મતલેદ ઊભાે થતાે નથી, એટલે આવા ગુણધારક પરમાત્માનું કાેઈ અમુક નામ જ હાેવું જોઈએ — એવા આગહ રહેતા નથી. આ રીતે નામ અને શરીરથી નિરપેક્ષ એવા આત્મગુણા વડે ઓળખાણ તે જ **સર્વગ્ર**પરમાત્માની સાચી સ્તુતિ છે. સમયસારમાં પ્ર**ભુ કુ**ંદકુંદરવામીએ એ જ પરમાર્થ સમજાવ્યા છે કે, જે સર્વજ્ઞના ગુણેવડે સર્વજ્ઞને સ્તવે છે તે જ સર્વજ્ઞની સાચી સ્તુતિ કરે છે, ને તે જીવ પાતે પણ તેવા ગુણાને અવશ્ય પ્રાપ્ત કરે છે.

-જૈનધર્મના આ યહત્વના સિદ્ધાંત અરાબર લક્ષમાં રાખીને આ સ્તાત્રના ભાવેા સમજવા જોઈ એ. સર્વજ્ઞની ગુણ-સ્તુતિમાં એકલાે રાગ નથી, સાથે સવજ્ર-સ્વભાવનું લક્ષ (ગ્રાયકસ્વભાવની અનુભૂતિ) છે, તેા જ સાચી સ્તુતિ છે. ભગવાન વીતરાગ છે અને તેમની સ્તુતિ-ઉપાસના પણ આંશિક વીતરાગભાવ વડે જ થાય છે; અને તે વીતરાગભાવ ગ્રાનસ્વભાવની સન્મુખતા વડે થાય છે.

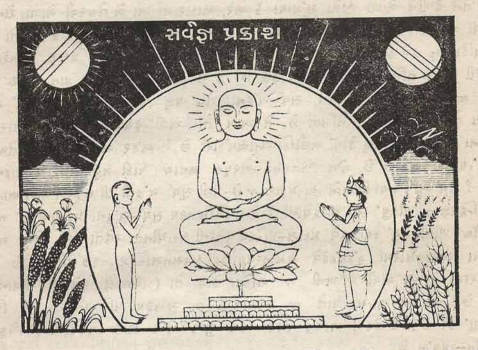
- -

[ १९. किं शर्वरीषु...

भक्तामर-स्तोत्र ]

( se ) ( 9E )

દેહનું દિવ્ય-તેજ; આત્માનું અતીન્દ્રિય-તેજ (આત્માના અતીન્દ્રિય જ્ઞાન ને સુખ પરથી નિરપેક્ષ છે)



શું રાત્રિમાં શશિ થકી દિવસે રવિથી ? અ'ધારું ઉજ સુખ-ચંદ્ર હરે પછીથી; શાલી સુશાભિત રહી નીપજી ધરામાં શી મેઘની ગરજ હેાય જ આભલામાં !

कि शर्वरोषु शशिनाहनि विवस्वता वा युष्मन् मुखेन्दु दलितेषु तमःसु नाथः । निष्पन्न शानि वनशालिनो जोवलोके कार्यं कियत्जलघरै ः जलभारनम्ने ः ।।

હે પરમ દેવ ! જ્યાં આપ બિરાજમાન છેા તે ધર્મદરબારમાં (સમવસરહ્યુમાં) આપના દિવ્ય મુખની એવી પ્રસા પ્રસરી જાય છે કે દિવસ રાતના લેદ રહેતા નથી. આ રીતે આપના મુખની પ્રસા વડે જ જ્યાં અધકાર દૂર થઈ જાય છે તા પછી ત્યાં રાત્રે ચંદ્રતું કે દિવસે સૂર્યનું શું કામ છે ? —જે ખેતરમાં ચાખા વગેરે અનાજ પાકી ગશું છે ત્યાં હવે સજળ–વાદળાંતું શું કામ છે ?

હે દેવ ! આપના અતીન્દ્રિય જ્ઞાનતેજ પાસે ઇન્દ્રિયજ્ઞાન તાે સાવ ફીક્કા પડી ગયા. અતીન્દ્રિયજ્ઞાન ખીલ્યુ' ત્યાં હવે ઇન્દ્રિયાનુ' શુ' કામ છે ? સ્વાનુભૂતિમાં સાથકનું જ્ઞાન પથ

#### भक्तामर-स्तेत्र

( 00 )

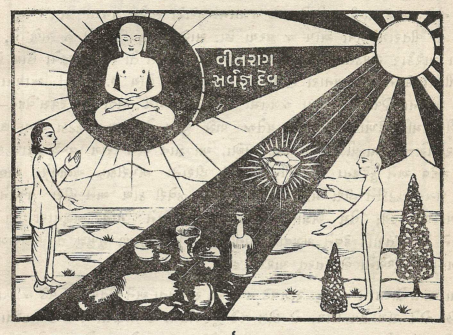
१९. किं शर्वरीष... ] ઇન્દ્રિયાેથી પાર રહીને કામ કરે છે. તીર્થ કરપ્રભુની મુદ્રાનું તેજ પણ એવું અદ્ભુત હાય છે કે સૂર્ય-ચંદ્રના તેજ પણ તેની પાસે ઢંકાઈ જાય છે.

ઝાયભદેવના જન્મ પહેલાં આ ભરતક્ષેત્રમાં (ત્રીજા આરામાં) ભાગભૂમિ હતી ને કલ્પવૃક્ષા હતાં; તે કલ્પવૃક્ષામાં એવુ' તેજ હતુ' કે તેની પાસે સૂરજ-ચંદ્ર દેખાતા ન હતા. પછી જ્યારે કલ્પવક્ષાનાં તેજ ઝાંખા પડવા માંડચા ત્યારે સરજ-ચંદ્ર દેખાવા માંડચા. પહેલી વાર તેને દેખીને ભાેળા જીવા મુંઝાયા કે અરે, આકાશમાં આ બે તેજસ્વી ગાળા શેનાં છે ? કયાંથી આવ્યા ? કાંઈ ઉપાધિ તેા નહીં કરેને ! ત્યારે ઋષભદેવે સમજાવ્યું કે એ તાે સૂરજ ને ચાંદા છે; હવે કલ્પવૃક્ષા તેજ નહીં આપે ત્યારે આ સૂરજ ને ચાંદ પ્રકાશ આપશે, માટે તેનાથી ડરશા નહિ. અહીં તાે ભક્ત કહે છે કે હે ભગવાન ! અમને ગ્રાન પ્રકાશ દેનારા આપ જ્યાં બિરાજો ત્યાં અમને સ્પર્ય-ચંદ્રના તેજ પણ ઝાંખા લાગે છે. સૂર્ય-ચંદ્રના પ્રકાશ તેા ઇન્દ્રિયજ્ઞાનમાં નિમિત્ત છે, ને આપ તેા અતીન્દ્રિયજ્ઞાનના પ્રકાશ દેનારા છેા. આપના દેહનું તેજ પણુ કાેઈ અલીકિક-આશ્ચર્યકારી છે ને અંદર આત્માનું ચૈતન્યતેજ પણ અચિ'ત્ય-આશ્ચર્યકારી છે. જેમ ખેતરમાં ભરપૂર અનાજ પાકી ગશું પછી વરસાદની શી જરૂર ? તેમ આપ જ્યાં બિરાજો ત્યાં પ્રકાશ જ છે-પછી સૂર્ય-ચંદ્રની શી જરૂર ? અને આત્મામાં અતીન્દ્રિયજ્ઞાન ખીલ્યુ' ત્યાં ઇન્દ્રિયાની કે તેના નિમિત્તરૂપ સૂર્ય-ચંદ્રના પ્રકાશની શ' જરૂર ? જ્ઞાનતેજ ખીલી ગયું ત્યાં હવે પ્રકાશ-ઇન્દ્રિય વગેરેની પરાધીનતા રહેતી નથી. તેના અદ્ભુત મહિમાં પ્રવચનસારમાં કુંદકુંદદેવે સમજાવ્યા છે. પ્રવચનસાર ગા. ૬૭ માં કહે છે કે જો અધારામાં દેખાય એવી આંખની જ શક્તિ હાેય તા ( બિલાડી વગેરેને ) ફીવાની શી જરૂર છે? તેમ જો આત્મા પાતે જ સ્વભાવથી જ સુખરૂપ પરિશ્વમ્યા છે તા વિષયા તેને શું કરે છે? હે દેવ ! આપતું જ્ઞાન અને સુખ બંને બાહ્ય-વિષયાથી નિરપેક્ષ છે, સ્વાધીન-સ્વયંભૂ છે.

પ્રભાે, આપની પ્રાપ્તિ થતાં અમારા આત્મામાં જ્ઞાનપ્રકાશ થયા, અજ્ઞાનઅધારા દ્વર થઈ ગયા, તેને માટે હવે સૂર્ય-ચંદ્રની કાેઇ જરૂર નથી; ચૈતન્યના અતીન્દ્રિય સુખ પાસે હવે ખાહ્ય વિષયેાની જરૂર નથી. વળી આપના શાસનને પામીને અમારા ચૈતન્યખેતરમાં ધર્મના પાક પાકચા ત્યાં હવે જગતમાં ભીજા કાેઈ દેવાનું અમારે શું કામ છે? અરે. ધર્મના બગીચા ગુણાથી ખીલ્યા તેમાં પુષ્ટ્યની કે રાગનીયે અપેક્ષા હવે કથાં છે ? ચૈતન્યના અ તરમાંથી ધર્મ નું પરિણમન થયું તેમાં ખાહ્ય સાધનનું કાેઈ પ્રયાજન નથી. પ્રભા ! આપની સન્મુખ જોતાં જ માહ અધારા દૂર થઇ જાય છે, ને બધા સંશય મટી જાય છે; જો આપ સવ' શદેવ અમને મળ્યા તાે હવે ખહારમાં બીજા કાેઈનું પ્રયાજન નથી. આવા ભક્તિભાવ-પૂર્વક ધર્મીજીવ પાતાની પરિણતિને પરભાવાથી પાછી વાળીને અંતમુંખ લઇ જાય છે ... એ स्त्तिन' तात्यय छे. (16) MERENE ANTRE ANTRE THE THE (14)

२०. ज्ञानं यथा त्वयि... ]

(૨૦) કચાં સર્વ`જ્ઞ–સુદેવ, કચાં રાગી–કુદેવ ! કચાં મણ્ણિ, કચાં કાચનાે કટકો !!



શાભે પ્રકાશ કરી જ્ઞાન તમા વિષે જે, તેવું નહીં હરિ-હરાદિકના વિષે તે; રત્ના વિષે સ્કુરિત તે જ મહત્ત્વ ભાસે, તેવું ન કાચ કટકે ઊજળે જણાશ.

ज्ञानं यथा त्वयि विभाति कृत्तावकाशं नैवं तथा हरि-हरादिषु नायकेषु। तेजः स्फुरन् मणिषु याति यथा महत्त्वं नैवं तु काच-शकले किरणाकुलेपि।।

ભગવાનના અતીન્દ્રિયજ્ઞાનપ્રકાશના મહિમા કરતાં સાધક કહે છે કે હે દેવ! અન'તભાવાેથી ભરેલા આપના કેવળજ્ઞાનમાં જેવી શાેલા છે, તેવી શાેભા લાેકના અન્ય દેવાે પ્રદ્ધા-વિષ્ણુ-મહેશ-શ'કર વગેરેમાં નથી, તેમનુ' જ્ઞાન તાે ઇન્દ્રિયાેને આધીન તથા ક્રોધાદિ કષાયાેથી મલિન છે. ચમકદાર મણિરત્નનું જેવું મહાન તેજ છે તેવું તેજ કાચના કટકામાં હાેતુ' નથી, – ભલેને તે સૂર્યંકિરણેાથી ચમકતાે હાેય! (એ ચમક એની અંદરની નથી, એ તાે બહારના કિરણેાથી થયેલી છે.)

કચાં ઝગઝગતાે મણુિ ને કચાં કાચનાે કટકાે ! તેમ હે દેવ, આપના અલીન્દ્રિયજ્ઞાન પાસે અન્ય કુદેવાે તાે અમને કાચના કટકા જેવા લાગે છે—ભલે કદાચ તેમનામાં પુષ્યનાે

२. ज्ञानं यथा त्वयि...

भक्तामर-स्तोत्र ]

શ્રાેડાક ચળકાટ દેખાતાે હાેય ને કાેઈ વ્યંતરાદિ દેવા તેને પૂજતા હાેય ! પણ ત્રણ્લાેકના ઇન્દ્રો જેને પૂજે એવુ' મહાન કેવળગ્રાન તાે આપનામાં જ શાભે છે. આપના જેવી પવિત્રતા કે આપના જેવા પુષ્ટય બીજાને હાેતાં નથી. પ્રભા! અજ્ઞાનદશામાં કાંઈ ખબર ન હતી ત્યારે તાે કાચના કટકા જેવા રાગી-દેષી કુદેવાને મેં પૂજ્યા, પણ હવે ત્રણુલાકમાં તેજ પાથરનારા આપ સર્વજ્ઞ મણિ મને મળ્યા, મેં આપને આેળખ્યા, હવે આપને છેાડીને બીજે કચાંય મારું મન માહતું નથી. અન્ય રાગી જીવાને ભલે જગતમાં કરાેડા જીવા પૂજતા હાેય પણ અમારા ચિત્તમાં તાે વીતરાગ એવા આપ જ વસ્યા છેા. સાચા મણિ કાેઇકને જ મળે છે, કાચના કટકા તાે ચારેકાેર રખડતા હાેય છે, તેમ કુદેવને માનનારા તાે કરાેડા જીવાે હાેય છે, પણ સર્વગ્ર-વીતરાગદેવને આેળખનારા જીવા તા અતિ વિરલ હાેય છે. પ્રભા ! આપના જેવું જ્ઞાન ને આપના જેવી વીતરાગતા જગતમાં બીજે કચાંય નથી. અતીન્દ્રિય સ્વસ વેદન-જ્ઞાનમાં અમને ચૈતન્યમણિ દેખાયા તેના ચૈતન્યતેજ પાસે પુષ્ય તા કાચના કટકા જેવા લાગે છે, તે અમારા ચિત્તને આકર્ષી શકતા નથી. જુઓ, આ જ્ઞાન અને રાગ વચ્ચે સાધકજીવાના વિવેક! સુદેવ અને કુદેવના અંતરની પરીક્ષા! હીરાના અપરીક્ષક અજાણ્યા માણસ તા ચમકતી કાચની કટકીને હીરા માની લ્યે, પણ કુશળ ઝવેરી કાચ અને હીરા વચ્ચેના ભેદ તરત પારખી લ્યે; તેમ અજ્ઞાનીઓ, દેવની પરીક્ષાને નહિ જાણનારા તેા કાંઇક પુશ્યવ તને કે વ્ય તરાદિ દેવને ભગવાન માની લ્યે, પણ કુશળ-મુમુક્ષુ તા વીતરાગ-સુદેવ ને સરાગ-કુદેવ વચ્ચેનાે ભેદ તરત પારખી લ્યે.

આત્માની શાભા ને પૂજ્યતા રાગવડે નથી પણ સર્વજ્ઞતા અને વીતરાગતા વડે જ આત્માની શાભા છે. જેને રાગ-દ્રેષ હાય, જે કોધ વડે દુશ્મનાના કે રાક્ષસાના સંહાર કરતા હાય, જેને સ્ત્રીના સંગ હાય, મુગટ-વસ્ત્ર-આભરણ વગેરે શણુગાર હાય—એવા જીવા લોકમાં ભલે ગમે તેવા માટા ગણાતા હાય, પણ જૈનધર્મમાં તે દેવ તરીકે શાભતા નથી ભગવાનના ભક્ત એવા કાેઈ કુદેવને માને નહિ. જૈનધર્મમાં તા જે સર્વજ્ઞ ને વીતરાગ હાેય તે જ દેવ શાભે છે. પ્રભા, પુષ્ય વડે નહિ પણ સર્વજ્ઞતા વડે આપ અમારા પૂજ્ય ને ઇષ્ટ છા.

સર્વજ્ઞ પરમાત્માના ભક્ત, પ'ચપરમેબ્ઠી સિવાય બીજા કાેઇ દેવ-દેવલાંને માને નહિ, પૂજે નહિ. પરમાત્માના ભક્ત થયા તેને હવે જગતના ભય હાેય નહિ, કુદેવ-દેવીની બીક તેને હાેય નહિ; ચૈતન્યમાણુ—મારા સર્વજ્ઞપ્રભુ, તેમની પાસે તાે એ બધાય કાચના કટકા જેવા છે-એમ સમજીને તે સર્વજ્ઞ પ્રભુના વીતરાગમાર્ગ સિવાય બીજા કાેઇ કુમાર્ગમાં ઝુકતા નથી. નિઃશ'કપણે વીતરાગમાર્ગમાં ચાલે છે. – આનું નામ ભગવાનની ભક્તિ. આ રીતે સર્વજ્ઞતાના મહાન આદરપૂર્વક ભગવાનની સ્તુતિ કરી છે. (૨૦)

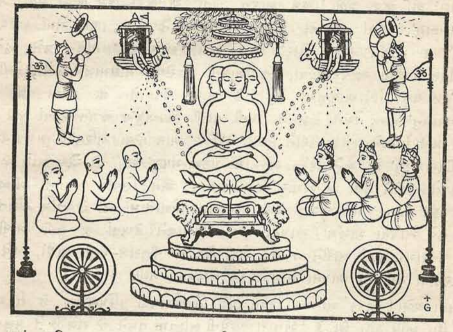


[ २१. मन्ये वरं हरि-हरादय...

भक्तामर-स्तोत्र ]

## ( ??)

સર્વજ્ઞ સિવાય બીજાું કોઈ મારા ચિત્તને હરી શકે નહીં



मन्यं वरं हरि-हरादय एव दृष्टा भा हष्ठेषु येषु हृदयं त्वयि तोषमेति । दीर्दे कि वोक्षितेन भवता भुवि येन नान्यः की कश्चिन् मनो हरति नाथ भवांतरेषि ।।

માતું રહું હરિ-હરાદિકને દીઠાં તે, દીઠે છતે હૃદય આપ વિષે ડરે છે; જોવા થકી જગતમાં પ્રભુના પ્રકાશ, જન્માન્તરેં ન હરશે મન કાેઈ નાથ.

હે અરિહ તા ! પહેલાં અજ્ઞાનદશામાં હું કુદેવાને માનતા હતા, ત્યારે મે બ્રદ્ધા-વિષ્ણુ -મહેશ વગેરે અનેક રાગી-દ્વેષી દેવાને દેખી લીધા,-તે સારું થયું એમ હું માનું છું કેમકે તેમને જોયા પછી હવે એક આપનામાં જ મારું હૃદય સ'તુષ્ટ થયું છે. પહેલાં તાે મે' આપને જોયા જ ન હતા,-ઓળખ્યા ન હતા, પણ હવે આપને ઓળખ્યા પછી આ ભવમાં કે બીજા ભવમાં પણ મારા મનને બીજી કાેઈ હરી શકશે નહીં.

જુઓ, આ ભગવાન સાથે ભક્તના કાેલકરાર! પ્રભુ, હવે હું જાગ્યા; વીતરાગ-સર્વગ્ર સુદેવ અને અન્ય કુદેવ, તેમની વચ્ચેના મહાન ભેદને મેં જાણી લીધા. અન્ય મતામાં ઇશ્વરને જગતકર્તા તથા રાગદ્રેષી માને છે, –એ વાતમાં કચાં ભૂલ છે તે મેં આપના વીતરાગ મતમાં આવીને જાણી લીધું. આપે તાે સ્વયંસિદ્ધ જે જગતનું (જડ-ચેતનનું) અસ્તિત્વ હતું તેને સર્વગ્રતા વડે જાણી લીધું, એટલે આપ જગતના ગ્રાતા છેા, કર્તા નથી. જે પાતાને સ્વચં-

२१. मन्ये वरं हरि-हरादय...

સિદ્ધ વસ્તુના કર્તા માને તે અનાદિસિદ્ધ વસ્તુના જ્ઞાતા હાેઈ શકે નહિ એટલે કે સર્વજ્ઞ હાેઇ શકે નહિ, ને તેને સર્વજ્ઞની શ્રદ્ધા પણ હાેઈ શકે નહિ; કેમકે જો પહેલાં વસ્તુ ન હતી તેા તેના કાેઈ જ્ઞાતા પણ ન હતા એટલે કે સર્વજ્ઞ-ત્રિકાળજ્ઞ પણ ન હતા;-એમ નાસ્તિકપણું થઈ જાય. પ્રભા ! હવે આપને જોતાં એ બધા લામ ભાંગી ગયા, ને સત્ય સ્વરૂપ સમજાશું. પહેલાં આપના સિવાય બીજા બધાને જોયા, પણ એમાં કચાંય મને માક્ષમાર્ગ ન મળ્યા, એટલે મારું ચિત્ત એમાં કચાંય ઠર્યું નહિ; પ્રભાે, હવે મને સર્વજ્ઞ-વીતરાગ એવા આપ મળ્યા, ને આપની પાસેથી માક્ષમાર્ગ મળ્યા, તેથી મારુ ચિત્ત સંતુષ્ટ થયું ને આપનામાં ઠર્યું...કે સાચા દેવ હેા તાે આવા હાે. અહાે, સર્વજ્ઞભગવાનનું જ્ઞાન, તેમનાે દેહ, ને તેમની વાણી એ બધુંય જગત કરતાં જુદ્દી જાતનું હાેય છે. પ્રભાે! અમે પરીક્ષા કરીને તુલના કરી કે આપ જેવા અરિહ ત ભગવાનમાં જ સર્વજ્ઞ-વીતરાગપણ છે, અને એકેક આત્મામાં પરસાત્મપણ લર્યું છે-એમ આપે જ અમને ઉપદેશ્યું; તે જાણીને તેમાં જ અમારું મન લલચાયું, એના સિવાય જગતના બીજા કાેઈ પદાર્થમાં હવે અમારુ' મન લાગતુ' નથી. અનાદિના વિભાવામાં કઠી જે તૃપ્તિ નહાેતી થઈ, તે તૃપ્તિ હવે આપના માર્ગમાં આપના જેવા સ્વભાવને દેખતાં જ થઈ. આવી તૃપ્તિ આપના વીતરાગમાર્ગમાં આવીને જ થઈ. તેથી એક જ વીતરાગ-ઘણી ધાર્ચા, હવે બીજો ઘણી ધારવાના નથી; ને આપના માગ<sup>6</sup>ને કઠી છેાડવાના નથી.

અહા પ્રભાે! એકેક આત્મામાં સ્વતંત્રપણે નિજવૈભવથી પરિપૂર્ણપણું છે તે આપ જ ખતાવા છેા. આપ કહેા છા કે 'અમારા પ્રત્યેની લક્તિમાં તમને જે રાગ છે તે પણ હિતનું કારણ નથી; રાગ વગરના જેવા અમારા આત્મા છે તેવા જ તમારા સ્વભાવ છે, તે સ્વભાવની સન્સુખ થશા ત્યારે જ તમને અમારા જેવું પરમાત્મપદ પ્રગટ થશે.'--આમ સ્વાધીન-પરિપૂર્ણવાના ઢ'ઢેરા હે નાથ! આપે જ પ્રસિદ્ધ કર્યો છે, ને તેથી અમારુ' ચિત્ત આપનામાં જ સ'તાેષને પામ્યુ' છે. પ્રભાે! આપના સિવાયના બીજાને પહેલાં દેખી લીધા તે સારૂં થયું કેમકે તે રાગી-દ્વેષી-અજ્ઞાની જીવાની સાથે સવર્જ-વીતરાગ એવા આપની સરખામણી કરતાં અમને આપના સમ્યક્ મહિમા સમજાયા, માક્ષમાર્ગ સમજાયા; હવે અમારું ચિત્ત એવું સંતુષ્ટ થયું કે આ ભવમાં કે અન્ય ભવમાં પણ આપના માર્ગથી અમે ચલિત થશું નહીં ને બીજા કુમાર્ગો કે કુદેવા પ્રત્યે કઠી ઝાંખીને પણ જોશું નહીં. ' ભગવાને દુશ્મનાને માર્યા, ભગવાને ભક્તો ઉપર કરુણા કરીને ઉદ્ધાર કર્યો '---ઐવી વાત અજ્ઞાનીઓને મીઠી લાગે છે, પણ તેમાં તાે ઘણી વિપરીતતા છે, અને ભગવાનની વીતરાગતાની વિરાધના છે. ભક્ત-જીવાનાં દુઃખ દેખીને જેનું હુદય દ્રવી જાય ને કરુણાની રાગવૃત્તિ થઈ આવે તે વીતરાગ નથી, પરમાત્મા નથી, પણ રાગી-અલ્પગ્ન છે; તેમજ દુષ્ટ જીવાની દુબ્ટતા દેખીને જેના હુદયમાં ક્રાંધ જાગે ને તે દુબ્ટને મારે તે પણ ભગવાન નહિ, તે તાે ક્રોધી છે. પરમાત્માને શત્રુ-મિત્ર પ્રત્યે સમભાવ છે, કથાંય પણ રાગ-દ્વેષ (७५) [२१. मन्ये वरं हरि-हरादय...

A

### भक्तामर-स्तात्र ]

批評

તેમને થતા નથી; આવી અત્ય'ત વીતરાગતાથી શાભતા સર્વત્ર પરમાત્મા તે જ સાચા દેવ છે. એવા ભગવાનની અદ્ભુત સર્વજ્ઞતા અને વીતરાગતા દેખીને મુમુક્ષ જીવને પરમ તૃપ્તિ અને બહુમાન જાગે છે.

પ્રભા, બીજાને દેખવાથી તા આપનામાં સંતાય થયા. પણ આપને દેખીને તા અમે બીજા બધાને ભૂલી ગયા, બધેયથી અમારું મન ઊઠી ગયું.-આવા અચિત્ય આપના મહિમા અમારા હુદયમાં વસી ગયા છે. આપના દર્શને ને આપની એાળખાણે તાે અમારા આત્મામાં કાંઈ જાદ્દી-આશ્ચર્યકારી અસર કરી. અનાદિકાળમાં બીજા બધા કુદેવા જે સંતાષ ન આપી શકયા તે સ'તાષ આપને દેખવામાત્રથી અમને પ્રાપ્ત થઈ ગયા. પરભાવમાં તા કદી સ'તાેષ ન થયેા, હવે આપના માર્ગમાં શુદ્ધાત્માનું સમ્યક દર્શન થતાં જ અપૂર્વ સ'તાેષ થયા, પરમ તૃપ્તિ થઈ, મહા આનંદ થયા. –આમ પરમ બહુમાનપૂર્વક જિનેન્દ્ર દેવની શ્રદ્ધા કરીને તેમની સ્તુતિ કરવામાં આવે છે. આળખાણ વગરની આંધળી ભક્તિ નથી: સત-અસતના વિવેક કરીને જાગેલા સાધકજીવ આવી ભક્તિ કરી શકે છે. તે સ્વપ્નેય રાગના આદર નથી કરતા; વીતરાગતાના જ આદર કરતા કરતા અલ્પકાળમાં રાગ તાેડીને પાતે પણ પરમાત્મા થઈ જાય છે. (29)



\* જૈનશાસનના ધૂર'ધર આચાર્ય સમ'તભદ્રસ્વામી, કે જેમની સ્તુતિના પ્રભાવે એક પત્થરમાંથી પરમાત્મા (ચંદ્રપ્રભ) પ્રગટ થયા, તેમણુ સ્વયંભૂ-રતાત્ર, દેવાગમ-સ્તાત્ર (આપ્તમીસાંસા) તથા યુક્તિઅનુશાસન વગેરે મહાન ગ્ર'થા જિન-સ્તુતિરૂપે રચીને તેમાં આધ્યાત્મિક દ્રવ્યાનુચાગના મહાન રહસ્યા सरी दीधां છे; આ रीते वीतरागस्तुतिमां द्रव्यानुयेग्गना कैनसिद्धांते। तेमक અધ્યાત્મચર્ચાઓ પણ ભરેલી હાેય છે.

\* ભાવપૂર્વક કરવામાં આવેલી આ એકલી જિનભક્તિ જ એવી સમર્થ છે કે દુર્ગતિને નિવારે છે, પુષ્ટ્યાને પૂરે છે ને મુક્તિવૈસવ આપે છે. (સમાધિભક્તિ : ૮ તથા ભગવતી આરાધના : ૭૫૨)

\* આર'લ-પરિગ્રહ તથા વિષય-કષાયાના પાપમાં કસાઈને સ'સાર-સમુદ્રમાં ડુઅતા જીવાને જિનભક્તિ નૌકાસમાન પાર ઉતારનારી છે; તેમજ તે સગ્યફત્વાદિ રત્નાથી ભરેલા માક્ષ-ખજાનાને ખાલવાની ચાવી છે.

( भक्तामर-स्तेत्र

[ 98 ]

२२. स्त्रीणां शतानि... ].

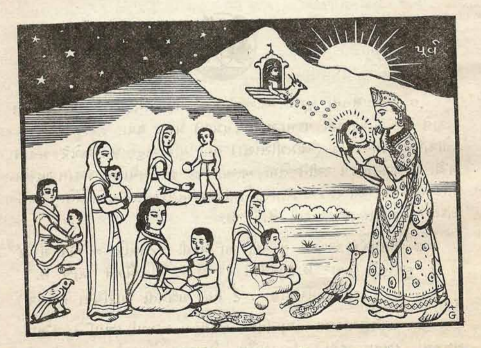
# અદ્વિતીય પુત્ર....અદ્વિતીય માતા

સ્તી સેંકડા પ્રસવતી કદિ પુત્ર ઝાઝા, ના અન્ય આપ સમ કાે પ્રસવે જનેતા; તારા અનેક ધરતી જ દિશા બધીય, તેજે સ્કુરિત રવિને પ્રસવેજ પૂર્વ,

स्रोणां शतानि शतशो जनयंति पुत्रान् नान्या सुतं त्वदुपमं जननी प्रसूता। सर्वा दिशा दधति भानि सहस्ररश्मि प्राच्येव दिग्जनयति स्फुरदंशुजालम्।।

ભગવાન ઝાયભદેવ આ સ્તુતિના સ્તુત્ય છે; માનતુ ગ આચાર્ય સ્તુતિકાર છે, પરિણામની વિશુદ્ધિ એટલે કે વીતરાગભાવની વૃદ્ધિ તે સ્તુતિનું કળ છે.

જે પુપરમાત્માના માર્ગમાં ભળ્યા છે એવા ધર્માત્મા, પરમાત્માની સ્તુતિ વડે, પરમાત્મા થવાની પાતાની ભાવનાને પુષ્ટ કરે છે. તેમાં ભગવાનની સાથે તેમની માતાને પણ યાદ કરીને તેના મહિમા કરે છે :



હે દેવ ! આપ તેા જગતમાં અદ્વિતીય, ને આપને જન્મ દેનારી માતા પણ જગતમાં અદ્વિતીય ! જગતમાં સ્ત્રી તેા સે કડેા છે ને તે સે કડેા પુત્રાને જન્માવે છે, પરંતુ આપના જેવા હાેનહાર-તીર્થ કરપુત્રને જન્મ દેનારી તાે આપની માતા એક જ છે, બીજી કાેઈ તેવી

[ २२ : स्त्रीणां शतानि...

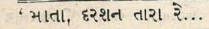
भक्तामर-स्तोत्र ]

સ્ત્રી જગતમાં નથી. મનુષ્યામાં તીર્થ'કરા જ એવા છે કે જેઓ મતિ-શ્રત-અવધિ એ ત્રણ જ્ઞાન સહિત અવતરે છે, બીજા અધા મનુષ્યાે એ જ જ્ઞાનસહિત જન્મે છે. આવા ત્રણજ્ઞાન-સહિત અદ્વિતીય પુત્રને જન્મ દેનારી માતા પણ જગતમાં અદ્વિતીય છે. આમાં એ ન્યાય પણ આવી જાય છે કે લીર્થ'કરની જનની લીર્થ'કરને એકને જ જન્મ આપે છે, તેને બીજી સ'તાન હોતું નથી. અહા, જે જનેતા તીર્થ'કરની મા કહેવાણી તેના મહિમાની શી વાત! એને તા જગતમાતા કહીને ઈન્દ્રો પણ તેનું સન્માન કરે છે. જેમ સામાન્ય તારલિયા તા આકાશમાં ચારેકાર બધી દિશામાં ઊગે છે, પરંતુ હજારા કિરણાથી ઝળહળતા સૂર્યને તા પૂર્વ દિશા જ પ્રગટ કરે છે. તેમ જગતની સે કડાે સ્ત્રીએ અનેક પુત્રાને ભલે જણે, પણ આપના જેવા અસાધારણ-તીથ'ંકરપુત્રને જન્મ દેવાનું સુભાગ્ય શું બધી સ્ત્રીને મળે છે ?-ના, એ સુભાગ્ય તાે કુક્ત આપની માતાને એકને જ છે. જગતમાં સેંકડા-લાખા-કરાડા પુત્રા થાય છે,-પણ આપના જેવા કેટલા ?-આપના જેવા તા આપ એક જ છા. આપ જગતમાં અદ્વિતીય છેા, આપની માતા પણ જગતમાં અદ્વિતીય છે...તેને 'રત્નકુ' ખધારિણી ' કહીને ઈન્દ્ર પણ બહુમાન કરે છે. પુત્ર ( તીર્થ'કર ) તેા તદ્ભવ-માક્ષગામી, ને એની માતા પણ એક લગ પછી માક્ષગામી.- 'ધન્ય અવતાર!' ઈન્દ્ર કહે છે: હે માતા! તમારા તે પુત્ર છે પણ અમારા તા નાથ છે, આખા જગતના તે નાથ છે; જગતના જીવાને માક્ષપ થ ખતાવીને તેમના ઉદ્ધાર કરશે. લાેકા કહે છે-' નારી નરકની ખાણ ' પણ છે માતા ! આપ તાે લીર્થ'કરની ખાણ છા...લીર્થ'કર જેવું અંજોડ રત્ન આપના ઉદ્દરમાં પાક્યું છે....લમે વીરપુત્રની જનેતા છે..-આમ માતાના મહિમા દ્રારા પણ ખરેખર તીર્થ'કરની સ્તુતિ કરે છે કે અહા, તે પુત્રના અવતાર ધન્ય છે-કે જેણે આ ભવમાં જ પરમાત્મપદને સાધી લીધું.

હે દેવ! જેના ઉદરમાં આપ ખિરાજ્યા તે સ્ત્રી પણ ધન્ય બની, તા અમારા હૃદયમાં આપ ખિરાજો છા તેથી અમારું જીવન પણ અમે ધન્ય સમજીએ છીએ. જેમ આપ જેના અંતરમાં ખિરાજ્યા તે માતા પણ અશુચી વગરની પવિત્ર હાેય છે, તા અમારા અંતરમાં આપ ખિરાજો ને અમે પવિત્ર ન થઈ એ એમ કેમ બને ? જેના અંતરમાં આપ વસ્યા તેના અંતરમાં મિથ્યાત્વાદિની મલિનતા રહે નહિ; એટલે આપના ભક્ત પવિત્ર થઈ ને માક્ષને સાધી લ્ટે છે. અહા, મુક્ત પરમાત્મા જેના અંતરમાં વસ્યા તે જીવ માક્ષગામી ન હાેય એમ બને નહિ.- આમ ભગવાનના ભક્તને પાતાના માક્ષના નિઃશ'ક ભણુકાર અંદરથી આવી જાય છે. ભગવાન્ ! તમારા માતા--પિતા નિયમથી માક્ષગામી છે તા અમે તમારા ભક્તો પણ માક્ષગામી જ છીએ. —આવા અંતરના ભાવસહિતની આ સ્તુતિ છે. (૨૨)

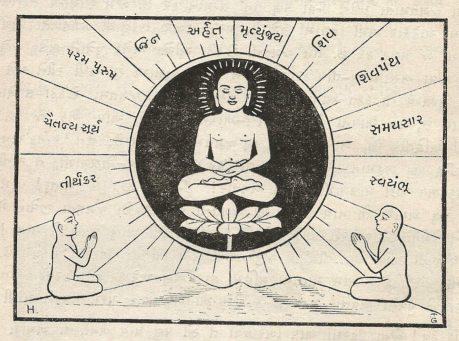
જગતને આનંદ દેનારા '

BARE AND IN THE PROPERTY OF AN AND A THE AND



(23)

# **ગુણુવાચક નામાે દ્વારા પ્રભુની સ્તુતિ (1)** [ હવે ૨૩-૨૪-૨૫ એ ત્રણ <sup>શ્</sup>લાકમાં ગુણુવાચક અનેક નામા વડે સ્તુતિ કરે છે- ]



માને પરં પુરુષ સવ<sup>°</sup> સુનિ તમાને, ને ગ્યાંધકાર સમીપે રવિ શુદ્ધ જાણે; પામી તને સુરીત મૃત્યુ જીતે સુનીંદ્ર, છે ના બીજો કુશળ માક્ષ તથા જ પંથ.

त्वां आमनन्ति मुनय: परमं पुंमांसं आदित्यवर्णम् अमलं तमसः परस्तात् । त्वामेव सम्यगुपलभ्य जथन्ति मृत्युं नान्यः शिवः शिवपदस्य मुनींद्र पंथा ।।

હે દેવ ! મુનિઓ આપને જ પરમપુરુષ માને છે; વળી સૂર્ય જેવા તેજસ્વી (સુવર્ણ-વર્ણ ) પણ આપ જ છેા કેમકે અજ્ઞાનઅધ્ધકારથી રહિત છેા; રાગાદિ દોષોની મલિનતાથી રહિત આપ અમલ-નિર્મળ છેા. સમ્યક્ષ્પણે આપને ઉપલબ્ધ કરીને ભવ્યજીવા મૃત્યુને જીતે છે તેથી મૃત્યું જય પણ આપ જ છેા; અને હે મુનીન્દ્ર ! આપ જ શિવ છેા, શિવપદ-પ્રાપ્તિના પ'થ માક્ષમાર્ગ આપે જ દેખાડ્યો છે, આપનાથી અન્ય કાેઈ શિવમાર્ગ નથી. એક તીર્થ કરના ગુણની સ્તુતિમાં બધાય તીર્થ કર-કેવળી ભગવ તાેની સ્તુતિ આવી જાય છે કેમકે ગુણમાં બધાય ભગવ તો સરખા છે; દેહ વગેરે ભલે માટા-નાના હાેય પણ કેવળ-

( ७५) [ २३. त्वां आमनन्ति... भक्तामर-स्तोत्र ] ગ્રાનાદિ આત્મગુણેા બધાના એકસરખા છે; તે ગુણેા વડે ભગવાનના સ્વરૂપની સાચી ओाजभाख ने स्तुति थाय छे.

પરમ પુરુષ:--હે ઝાયલદેવ ! આ ગુગમાં સૌથી પહેલાં પરમપદને સાધનારા ને લવ્ય જીવાને માક્ષના માર્ગ દેખાડનારા પરમ પુરુષ આપ જ છા. પરમપદને સાધીને પરમાત્મા થયા તેથી પુરુષેામાં આપ શ્રેષ્ઠ છેા. જ્ઞાન–આનંદ વગેરે અન'ત–ઉત્કૃષ્ટ ગુણરૂપી જે ચૈતન્યપૂર, આંત્માનું પરમ સ્વરૂપ, તેમાં રમનારા...લીન રહેનારા હાેવાથી આપ પરમ-પુરુષાર્થ કરનારા પરમપુરુષ આપ જ છેા.

આદિત્ય-વર્ણ:---પ્રભા ! આપનું જ્ઞાન સૂર્ય જેવું તેજસ્વી છે ને આપના દેહ પણ સુવર્ણવર્ણ છે; આપના દેહની દિવ્યપ્રભા બહારના અંધકારને દ્વર કરે છે ને આપનું ચૈતન્યતેજ અજ્ઞાનઅ'ધકારને દૂર કરે છે. જ્યાં આપ બિરાજો ત્યાં અંદર કે બહાર અ'ધારાં હાેય નહીં. આ રીતે આપ 'સૂર્ય' કરતાં પણ વિશેષ ' કીર્તિ ' વાળા છેા.

અમલ :--- કષાયરૂપ માહમેલથી રહિત હાેવાથી આપ અમલ છેા, નિર્મળ છેા; આપના દેહ પણ સવ'પ્રકારની મલિનતાથી રહિત પવિત્ર છે. અહીં તાે આત્માની મુખ્ય વાત છે.

મત્સું જય:--હે દેવ! માહને સર્વથા નષ્ટ કરીને આપે મૃત્યુને જીતી લીધું છે. (મૃત્યુ મરી ગયું રે લાેલ....) આપ જન્મ-મરણ રહિત થયા છાં; અને સમ્યકપણ આપને ઉપલબ્ધ કરીને, આપના જેવા સમ્યક આત્મસ્વરૂપને ઐાળખીને અને પ્રગટ કરીને અમારા જેવા ભગ્યજીવેા પણ મૃત્યુને જીતીને જન્મ-મરણથી રહિત થઈ જાય છે, તેથી આપ મૃત્યુના વિજેતા 'મૃત્યુંજય' છેા. અહા, આંતમું ખ થઈને આપના સમ્યક સ્વરૂપને જે અનુભવે તેને જન્મ-મરણના ફેરા રહે નહિ. આપના સ્વરૂપની સાચી આેળખાણ કરે ત્યાં તા રાગથી ભિન્ન ઉપયોગસ્વરૂપ શુદ્ધ આત્મા અનુભવમાં આવે ને સમ્યગ્દર્શન થાય; પછી તે જ સ્વરૂપમાં એકાગ્ર થઈ ને રાગ-દ્વેષ દ્વર કરતાં શુદ્ધાત્માની પ્રાપ્તિ થાય એટલે પરમાત્મદશા પ્રગટે; હવે તેને ભવ ન રહ્યા, મૃત્યુ ન રહ્યું એટલે તે મૃત્યું જયી થયેા. આ રીતે હે નાથ ! આપ પાતે તા મૃત્યુંજય છા ને આપની સમ્યક ઉપલબ્ધિ કરનારા જીવાે પણ મૃત્યુંજય થઈ જાય છે.

વળી હે મુનીન્દ્ર ! હે મુનિઓના નાથ ! આપ પાતે શિવ એટલે કલ્યાણુસ્વરૂપ છેા, ને આપ જ અમને શિવપ'થ દેખાડનારા છેા. આપના સિવાય બીજો કાેઈ શિવપદ-પ્રાપ્તિના પ'થ નથી. માેક્ષ અને માેક્ષપ'થ આપ જ છેા. આપના સેવન વડે જ સુનિજના માક્ષમાર્ગને સાધે છે. માક્ષમાર્ગ ચાલનારા માક્ષાર્થીજીવાના આપ નાયક છા, એટલે માક્ષમાર્ગના નેતા છેા. આપના વીતરાગી શાસન સિવાય બીજે કચાંય માક્ષમાર્ગ નથી.--આવી સ્તુતિદ્વારા મુનિરાજ માનતુ ગસ્વામી પ્રસિદ્ધ કરે છે કે હે ભવ્યજીવા ! માક્ષને માટે તમે આવા પરમાત્માને સેવા, તેમણે ઉપદેશેલા માક્ષમાર્ગનું સેવન કરા, માક્ષ માટે બીજો કાેઈ પંચ નથી.

北京の市山市といいの地市山市と市山市山

Œ

((0)

२३. त्वां आमर्नान्त...]

જિનેન્દ્રપરમાત્મા, ધર્માત્મા જીવાના નાથ છે; સમકિતી જીવા જ ભગવાનને નાથ તરીકે સ્વીકારે છે, તેઓ જ ધર્મના રક્ષક અને પાેષક છે. જેને રાગની રુચિ છે તેવા અજ્ઞાની જીવા ભગવાનને નાથ તરીકે સ્વીકારતા નથી, કેમકે ભગવાન કાંઈ રાગના રક્ષક કે પાેષક નથી. ભગવાને બતાવેલા માક્ષપ'થ તા રાગના નાશક ને ધર્મના રક્ષક છે; તેથી ધર્માત્મા જીવાના હુદયમાં જ પરમાત્મા બિરાજે છે. રાગમાં ભગવાન નથી વસતા. અહા, આ રીતે ભગવાનનું સ્વરૂપ ઓળખીને તેની ઉપાસના કરે તેને ભવના અ'ત આવી જાય. આ જ મૃત્યુને જીતવા માટેના 'મૃત્યુંજય-મ'ત્ર' છે ને આ જ શિવપ'થ છે. મરણથી બચવાને ને માક્ષને પામવાના બીજો કાેઈ માર્ગ જગતમાં નથી.



અહા, ભક્તિદ્વારા હદયમાં આપને ધારણ કરતાં જ અમારા માહબ'ધન ઢીલા પડી જાય છે...જેમ મારલાના ટહૂકારથી સર્પા ઢીલા પડી જાય છે.

વીતરાગદેવના જિનમાર્ગમાં આ વિશિષ્ટતા ધ્યાનમાં લેવા જેવી છે કે, ભક્તને ભક્તિનું ફળ ભગવાન નથી દેતા, પણુ પાતાના ચિત્તની વિશુદ્ધતાને લીધે ભક્તને પાતાના ભાવનું ફળ સ્વય' મળે છે.—તે માટે ભગવાન પ્રત્યે ક્રીન થઈને તે કાંઈ માંગતા પણુ નથી. હા, ભગવત્ભક્તિ વડે પાતાના ચિત્તમાં પ્રસન્નતા થતાં, વિનયને લીધે તે એમ કહે છે કે 'ભગવાન મારા પર પ્રસન્ન થયા....'

' प्रसन्तेन मनसा उपास्यमानो...भगवन् प्रसन्न इति अभिधोयते । '

ખરેખર વીતરાગ ભગવાન કાેઈના ઉપર તુષ્ટ કે રૂષ્ટ થતા નથી, રાગ કે દ્વેષ કરતા નથી. આવા વીતરાગના ભક્ત ધર્માત્માને સમ્યક્ભક્તિમાં વીતરાગી-ગુણુ પ્રત્યેના પ્રમાદ અને વીતરાગતાની ભાવના પ્રધાન છે, ક'ઈક રાગાંશ હાેય તેની પ્રધાનતા નથી.

9 1/3-

[ २४. त्वां अव्ययं...

# [ (१ ]

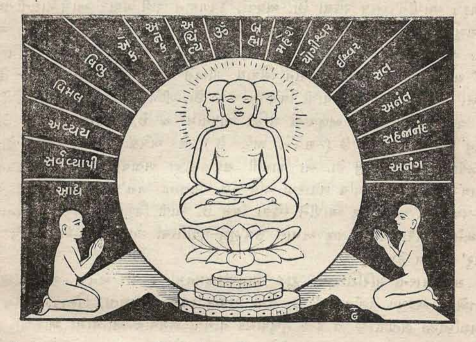
भक्तामर-स्तोत्र ]

# ( 28 )

ગુણવાચક નામો દ્વારા પ્રભુની સ્તુતિ (ચાલુ-ર) (સાધ્યની સ્તુતિદ્વારા સાધકભાવની પુષ્ટિ)

> તું આઘ, અવ્યય, અચિંત્ય, અસંખ્ય, વિભુ છે પ્રક્ષ, ઈશ્વર, અનંત, અનંગકેતુ; યાગી ધરં, વિદિતયાગ, અનેક-એક, કહે છે તને વિમળ જ્ઞાનસ્વરૂપ સંત.

स्वां ग्रव्ययं विभुमचित्यं असंख्यमाद्यं ब्रह्माणमोश्वरम् अनंतमनंगकेतुम् । योगीश्वरं विदितयोगं अनेकमेकं ज्ञानस्वरूपममलं प्रवदन्ति सन्तः ।।



હે દેવ! આપ અવ્યય, વિભુ અને અચિંત્ય છેા; સંખ્યાતીત, આઘ પ્રદ્ધા અને ઇશ્વર છેા; આપ અનંત અને અનંગકેતુ છેા, ચાેગને જાણુનારા આપ જ ચાેગીશ્વર છેા; અનેક તેમજ એક પણુ આપ જ છેા; વળી આપ જ્ઞાનસ્વરૂપ અને અમલ છા; —આ રીતે ગુણુવાચક નામા વડે સંત-જ્ઞાનીજના આપનું સ્તવન કરીને, આપના સ્વરૂપના મહિમા પ્રસિદ્ધ કરે છે.

આવ્યય:--જે ધ્રુવ-માેક્ષપદ આપે પ્રાપ્ત કર્યું, જે સિંહ દશા ઉત્પન્ન થઈ, તેના હવે કદી વ્યય નહીં થાય, તેથી આપ અવ્યય છા. સ્વર્ગના દેવાને 'અમર' કહેવાય છે તે દીર્ઘ આશુને હિસાએ કહેવાય છે, પરંતુ અંતે તાે તે પણુ ત્યાંથી વ્યુત થઈ ને બીજી ગતિમાં

## २४ : त्वां अव्यर्य... ]

અવતરે છે, તે કાંઈ અવ્યય નથી; એટલે પુષ્યપદવી અવ્યય નથી; વ્યય વગરનું ખરૂં અમર -ધ્રુવ રહેનાર તાે કૈવળજ્ઞાન અને સિદ્ધપદ છે, વ્યય વગરના તેના ઉત્પાદ છે; તે આત્માના સ્વભાવથી થયેલ હાેવાથી અવ્યયરૂપ છે-ધ્રુવરૂપ છે. આવા સિદ્ધપદને પામેલા હે દેવ! આપ જ અવ્યય છેા; અમારે પણુ એવું જ ધ્રુવપદ સાધ્ય છે તેથી તેને લક્ષમાં લઈ ને આપ જ અવ્યય છેા; અમારે પણુ એવું જ ધ્રુવપદ સાધ્ય છે તેથી તેને લક્ષમાં લઈ ને આપ જ અવ્યય છેા; અમારે પણુ એવું જ ધ્રુવપદ સાધ્ય છે તેથી તેને લક્ષમાં લઈ ને આપનું સ્તવન કરીએ છીએ. પુષ્ય-પાપ કે તેનાં ફળ અધ્રુવ-નાશવ'ત છે, તે અમને ઇધ્ટ નથી. આત્માના ધ્રુવ સ્વભાવને અવલ'બનારું અવિનાશી સિદ્ધપદ જ અમને ઇધ્ટ છે. જે ફરીને સ'સારમાં અવતાર દયે તે પરમાત્મા ન કહેવાય, એ તા રાગી-દ્રેષી સ'સારી છે. માક્ષ પામેલા પરમાત્મા ફરીને કદી સ'સારમાં અવતરે નહી'. આવા અવ્યય-પરમાત્મા હે જિનદેવ! આપ જ છેા.

વિભુ:--હે જિનદેવ ! વિભુ પછુ આપ જ છેા, કેમકે પાતાના અનંત સ્વધર્મામાં તન્મચરૂપે વ્યાપીને આપ રહેલા છેા. અથવા, કેવળગ્રાન પછી જ્યારે આપે માેક્ષની તૈયારી-રૂપે સમુદ્દઘાત ( આત્મપ્રદેશોના વિસ્તાર ) કર્યા ત્યારે એક સમય માટે આપના આત્મ-પ્રદેશા આખા લાકમાં સર્વદ્વેત્રે વ્યાપી ગયા, તે અપેક્ષાએ પછુ આપ સર્વવ્યાપી વિભુ છા. આવું સર્વવ્યાપીપછું કેવળી ભગવાન સિવાય બીજાને હાેતું નથી; જૈનધર્મમાં જ તે હાેય છે. આ રીતે હે દેવ ! સર્વવ્યાપી વિભુ આપ જ છા, બીજો કાેઈ આત્મા સર્વવ્યાપી નથી. વળી જ્ઞાનની સવે ને જાણવાની શક્તિ આપનામાં જ છે, લાકઅલાક સર્વ ગ્રેયામાં આપનું કેવળગ્રાન વ્યાપે છે (-સવે ને જાણે છે) તે અપેક્ષાએ પણુ આપ લાકાલાક સર્વગ્નેયામાં વ્યાપક વિભુ છા. આ જ્ઞાનની સર્વજ્ઞશક્તિ બતાવવા નિમિત્તથી કથન છે; પરમાર્થથી સર્વગ્રપ્રભુ કચાંય બહારમાં નહિ પણુ પોતાના અસ'ખ્યપ્રદેશમાં રહેલા અનંત

ગુણ-પર્યાયામાં જ સર્વત્ર વ્યાપીને રહેલા વિભુ છે. આવી વિભુતા હે દેવ ! આપનામાં જ છે; અને અમારા આત્મા પણ અમારા સર્વગુણ-પર્યાયામાં વ્યાપક છે—એમ આપે અમને અમારુ' વિભુત્વ દેખાડશુ' છે.

સમયસારના પરિશિષ્ટમાં, શુદ્ધ જ્ઞાનપરિષ્ણુમનમાં રહેલી અન'ત શક્તિમાંથી ૪૭ શક્તિઓનું અફસુત વર્ણન કર્યું છે; તેમાં જીવત્વ, સ્વચ્છતા, પ્રસુતા, વિસુત્વ, કર્તૃત્વ વગેરે આત્મશક્તિઓ બતાવી છે. તે દરેક ગુણુવાચક નામથી ભગવાન-આત્માને આળખી શકાય છે. જેમકે-હે પ્રસાે! આપ સ્વચ્છ છેા, આપનું સ્વસ'વેદન અત્યંત સ્પષ્ટ-પ્રત્યક્ષ છે; આપ અન'ત નિજગુણામાં વ્યાપક વિસુ છા; આપ આત્મિક ગુણાથી શાભાયમાન અખંડ પ્રતાપવ'ત પ્રસુ છેા; આપ શુદ્ધ સ્વપરિણામના કર્તા છેા, આપ જ તેના સાધન (કરણ) છા; આપ અતીન્દ્રિય આનંદના ભાક્તા છા; આપ રાગાદિ વિભાવના અકર્તા-અસાકતા છા. -આ પ્રમાણે અનેક સ'ત-વિદ્વાનાએ ૧૦૦૮ ગુણવાચક નામાથી સર્વજ્ઞ પરમાત્માની સ્તુતિ કરી છે. અને જેટલા સર્વજ્ઞ પરમાત્માના વિશેષણુ છે તે બધાય આ જીવના સ્વસાવમાં પણ લાગુ પડે છે. એટલે સર્વજ્ઞદેવની સ્તુતિના બહાને આત્માના શુદ્ધ સ્વભાવ લક્ષમાં લેતાં

[ २४. त्वां अव्ययं...

भक्तामर-स्तोत्र ]

સાધકભાવ શરૂ થાય છે, ને તેના અહુમાન વડે સાધકભાવ વધતાં વધતાં અ'તે તેવેા સ્વભાવ પ્રગટ કરીને આત્મા પાેતે પરમાત્મા થઈ જાય છે. –આવા ભાવા સર્વજ્ઞની આ સ્તુતિમાં ભર્યા છે; સાધ્યની સ્તુતિક્રારા પાેતાના સાધકભાવની પુષ્ટિ કરી છે.

**પ્રક્ષા** :---ભૂતકાળ અનાદિ છે, ભવિષ્યકાળ અનંત છે, આકાશક્ષેત્ર અનંત છે; આપે કહ્યું કે વિભુ-આત્મા 'સર્વગ્ર ' છે, તાે તે સર્વગ્ર 'અનાદિ-અનંત 'ને કઈ રીતે જાણે ? જો જાણે તાે તાે ગ્રાનમાં તેનાે છેડાે આવી ગયાે ?

ઉત્તર :---હે ભાઈ! સર્વજ્ઞની શક્તિ કાેઈ અચિંત્ય અદ્દભુત છે, તે શક્તિની અનંતતા સૌથી મહાન છે. આકાશપ્રદેશાની અનંતતા કરતાંય ગ્રાનશક્તિની અનંતતા મહાન અનંત-ગુણી છે. જ્ઞાની અનંત ગંભીરતામાં આકાશનું અનંતપણું કે કાળનું અનાદિ-અનંતપણું કયાંય ઊંડે (ગ્રેયપણે) સમાઈ જાય છે. અનંત આકાશ ને અનાદિઅનંત કાળ, જ્ઞાનમાં પરિપૂર્ણ જણાઈ જવા છતાં કાંઈ તે આદિ-અંતવાળા થઈ જતા નથી; 'અનાદિ ' અનાદિ-રૂપે રહીને અને ' અનંત ' અનંતરૂપે રહીને જ્ઞાનમાં રેયરૂપે જણાઈ જાય છે, એવી કાઈ અચિંત્ય અનંત મહાનતા જ્ઞાનમાં છે; જો ' અનાદિ ' વ્રાણું જાણાઈ જાય છે, એવી કાઈ અચિંત્ય અનંત મહાનતા જ્ઞાનમાં છે; જો ' અનાદિ ' પણું ' આદિ-વાળું' જાણું, કે ' અનંત 'ને પણું ' અંતવાળુ ' જાણું તાે તો તે જ્ઞાન મિથ્યા કરે. અનાદિને અનાદિરૂપે ને અનંતને અનંતરૂપે જ જો જ્ઞાન ન જાણું તો તે જ્ઞાનને પૂર્ણું કે દિવ્ય સામથ્ય વાળું કાણ કહે ? ' અનાદિની શરૂઆત કચારે થઈ' એવા પ્રશ્ન તે તો ' મારા માઢામાં જીભ નથી ' એમ બાલવા જેવું (સ્વવચન-વિરાધ) છે. ભાઈ, સર્વજ્ઞનું સ્વરૂપ ઘણું ગ'ભીર છે. તર્કથી એના પાર નહીં પમાય. આકાશની અનંતતા કરતાંય જ્ઞાનની અનંતતા ઘણી ગ'ભીર મહાન અનંતગુણી છે; તે અનંતજ્ઞાનસામર્થ્યની પ્રતીત કરવા જતાં જ્ઞાન અતીન્દ્રિય અને નિર્વિક્રલ્પ થઈ જાય છે. આવા અચિંત્ય જ્ઞાનસ્વભાવની પ્રતીતના ઘણા જ મહિમા છે. સમ્યગ્દ્રિ જીવા જ તેની પ્રતીત કરી શકે છે.

અચિત્ય :- હે સર્વજ્ઞદેવ ! આપનું સ્વરૂપ અચિંત્ય છે, તે વાણી કે વિકલ્પાેશી પાર છે. મનના વિકલ્પ વડે તે પકડાતું નથી, અતીન્દ્રિયજ્ઞાન વડે જ તે અનુભવમાં આવે છે. કેવળજ્ઞાનની જેમ સાધકના સમ્ચકત્વાદિ ભાવા પણ અતીન્દ્રિય ને અચિંત્ય છે એટલે ઇન્દ્રિયાેશી ને મનથી પાર છે. મિથ્યાદષ્ટિ જીવા અનુભવ વગર માત્ર મનની કલ્પનાથી કે વિકલ્પથી આપના સ્વરૂપની કલ્પના કરે છે, પણ વાસ્તવિક સ્વરૂપ તેમના ચિંતનમાં આવી શકતું નથી. મનના વિકલ્પથી આત્માના શુદ્ધ સ્વરૂપને જે પકડવા માંગે છે તેણે આત્માને રથૂળ માન્યા છે, તેને આત્માના અતીન્દ્રિયસ્વરૂપના સાચા નિર્ણય પણ નથી, પરમાત્માને તે આળખતો નથી. પરમાત્મા તે ઇન્દ્રિયજ્ઞાનના વિષય નથી, પણ આતીન્દ્રિય જ્ઞાનમાં સ્વસ'વેદનથી તે ગમ્ય છે, અનુભવમાં આવે છે. આ રીતે સ્તુતિદ્વારા આત્માના સ્વસ'વેદનની એટલે કે ધર્મના અનુભવની રીત પણ બતાવી દ્વીધી. स्वां अव्ययं... ]

भिक्तामर-स्तांत्र

અસ'ખ્ય :--હે દેવ ! આપનામાં સંખ્યાતીત ગુણા છે, સંખ્યા વડે તેની ગણતરી થઈ શકે નહિ. જ્ઞાનના અનુભવમાં બધા ગુણુ એકસાથે આવી જાય છે, પણુ ભેઢ પાડીને સંખ્યા વડે તેની ગણતરી થઈ શકતી નથી.

આદિપુરુષ :- હે ઋષભદેવ ! ભરતક્ષેત્રની આ ચાવીસીમાં આપ પહેલા તીર્થ કર છે, તેથી ધર્મ ચુગના આદિપુરુષ છેા. તીર્થ કરા તા અનાદિથી થયા જ કરે છે, પણ અમારે માટે આ ચાવીસીમાં આપ આઘ છેા.

**પ્રદ્યા:** — પ્રદ્યાસ્વરૂપ — ગ્રાનસ્વરૂપ આત્મામાં લીન હાેવાથી અધાય ભગવ તા પ્રદ્યા છે, પાતપાતાની ધર્મસચ્ચિના રચનારા છે. પ્રદ્યાનું સ્વરૂપ એવું નથી કે આ જગતની રચના કરે. જડ-ચેતનરૂપ આ જગત અનાદિ સ્વયંસિદ્ધ છે, તેને રચનારા કાેઈ પ્રદ્ધા નથી. પણ હે આદિનાથ જિનેન્દ્ર ! આ યુગમાં ભગ્યજીવાને માટે માક્ષમાર્ગ બતાવીને આપે ધર્મસૃષ્ટિની રચના કરી; પાતાના આત્મામાં શુદ્ધોપયાંગરૂપ ધર્મની રચના કરી; ને ઉપદેશ વડે ભગ્ય-જીવામાં ધર્મની રચના કરી, તેથી આપ જ સાચા પ્રદ્ધા છે. પ્રદ્ધાનું આવું સ્વરૂપ જે આળખો તેને બહારમાં સપ્ટિના કર્તૃત્વની કે પરમાં કર્ત્રત્વની ભ્રમણા છૂટી જાય. હે દેવ ! અમારા આત્મામાં સમ્યગ્દર્શનાદિ ધર્મની સપ્ટિ ઉત્પન્ન થવામાં આપ જ નિમિત્તરૂપ છેા, તેથી આપને જ અમે પ્રદ્ધા જાણીએ છીએ.

ઇશ્વર:—ચૈતન્યના નિજગુણના જે અન'ત વૈસવ, તેના સ્વામી હાેવાથી આપ જ ઈધર છેા. આત્માનું કેવળજ્ઞાન-સુખ વગેરે જે અન'ત ઐશ્વર્ય તેમજ બહારમાં સમવસરણની દિવ્ય વિમૂતિરૂપ અર્થય, તેના સ્વામી હાેવાથી જ્ઞાની-સંતો આપને જ ઈશ્વર તરીકે સંખાધન કરે છે. બીજા કાેઈ જગતકર્તા ઈશ્વર નથી. 'કર્તા ઇશ્વર કા નહિ; ઈધર શુદ્ધ સ્વભાવ. ' ઈશ્વરના આવા સર્વજ્ઞ-વીતરાગ સ્વરૂપની આળખાણુ જૈનધર્મમાં જ છે, લાેકા ઈશ્વરનું બીજી કટિપત સ્વરૂપ માને છે તે યથાર્થ નથી.

અનંત:--હે દેવ! અનંત ગુણુના વૈભવથી ભરૈલા આપ અનંતસ્વરૂપ છે! આપના જ્ઞાન વગેરેનું સામર્થ્ય પણ અનંત છે.

અનંગ-કેતુ: — અનંગ એટલે કામ-લોગ; કેતુ એટલે પૂંછડીંઓ તારા (ધૂમકેતુ વગેરે...) લેકામાં પૂંછડીયા તારા (કેતુ) ના ઉદય નાશનું ચિદ્ધ મનાય છે; તેમ હે દેવ ! આપ કામલાગના નાશક હાવાથી અનંગ-કેતુ છે; આપના ઉદય જગતના કામ-લાગની વાસનાના નાશ કરનાર છે, આપની દિવ્યવાણી લગ્યાજીવાને વિષય-કષાયાના નાશ કરાવીને અશ-ીરી સિદ્ધપદ દેનારી છે. તેથી હે દેવ ! સ'તા આપને જ અનંગકેતુ કહે છે.

ચાગી શ્વરઃ — અહા, શુદ્ધ ઉપયાગ વર્ડે ચૈતન્યનું ધ્યાન કરનારા આપ જ પરમ ચેાગી શ્વર છેા. રાગ વગરના શુદ્ધ – ઉપયોગનું સ્વરૂપ જાણુનારા આપ જ ' વિદિત-ચાગ ' છેા, ને ચાેગી — શુદ્ધો પયાગી મુનિઓ તેમાં આપ શ્રેષ્ઠ છેા તેથી સાચા ચાેગી શ્વર આપ જ છે.

[ २४. त्वां अव्ययं...

箥**魌瑵硹殧蹳蹳蹳蹳**婈췚娺

## (24)

भक्तामर-स्तेत्र ]

**巍巍巍巍巍巍巍巍巍巍巍巍巍巍巍** 

જેને આત્મગુણોનો પ્રેમ હાેય તેને તા આવા વિધવિધ ગુણા વડે સર્વજ્ઞની સ્તુતિ કરવામાં ને એ રીતે આત્મગુણાનુ ચિંતન કરવામાં રસ પડે છે – મજા આવે છે. જેને આત્માના ગુણાની એાળખાણુ નથી તેને આવી સ્તુતિના ઉલ્લાસ નથી આવતા. આમાં તા પરમાત્માની ઓળખાણુ સહિત ભક્તિના અપૂર્વ ઉઢલાસ છે.

અનેક તેમજ એક:—હે પરમાત્મા ! વસ્તુરૂપે આપ એક છેા, ને તેમાં જ રહેલા દ્રવ્ય-ગુણુ-પર્યાય ઉત્પાદ-વ્યય-ઘ્રુવતા અસ્તિત્વ—નાસ્તિત્વ એવા અનેક ધર્મસ્વરૂપ આપ જ છેા. એકપણું તેમજ અનેકપણું બંનેને એક સાથે પોતામાં રાખનાર એવું આશ્ચર્યકારી અનેકાન્તસ્વરૂપ આપે જ અમને બતાવ્યું છે. અંતર્ દર્ષિ વડે તેનું ચિંતન આનંદ ઉપજાવનારું છે.

**ગ્રાનસ્વરૂપ અને અમલ**:—હે પ્રભાે! આપ પૂર્ણ જ્ઞાનસ્વરૂપ છા, ને દરેક આત્મા જ્ઞાનસ્વરૂપ છે એમ આપે બતાવ્યું છે. તથા કષાય-કલંકથી રહિત આપ જ અમલ-મલિનતા રહિત પવિત્ર છા. અહા, જ્ઞાનના પાર નહિ ને રાગ જરાય નહિ, જ્ઞાનની પૂર્ણતા ને રાગની શૂન્યતા, આવું આપતું સ્વરૂપ અમારા આત્માના શુહસ્વરૂપને પ્રસિદ્ધ કરીને દેખાડે છે.

હે નાથ ! ચાેગી-સ'તા આ રીતે અનેક ગુણુવડે આપને આેળખીને સ્તુતિ કરે છે. મિથ્યાળુદ્ધિ જીવ આપને આેળખી શકતા નથી, તેથી તે આપની સમ્યક્ સ્તુત્તિ પણુ કરી શકતા નથી; ધર્માત્મા-જ્ઞાની-સ'તા જ આપને આેળખીને આપની સમ્યક્ સ્તુતિ કરે છે.

[હજી ત્રીજા શ્લાકમાં પણ ગુણવાચક નામાથી પ્રભુની સ્તુતિ કરશે.]

\_\_\_\_\_

કેવી અદ્ભુત સ્તુતિ ... જેને આચાર્ય પી ગયા ! ' લઘુતત્ત્વરફોટ' અથવા ' શક્તિમણિત-કાેશ 'માં ૨૪ તીર્થ'કર લગવ'તાની સ્તુતિના પ્રથમ અધ્યાય પૂર્ણ કરતાં, ગ્ર'થકાર શ્રી અસતચ'દ્રાચાર્ય કહે છે કે— ૠપભાદ ૨૪ તીર્થ'કરોની નામાવલિરૂષ આ સ્તુતિને ચેતનાવડે હુ' પી ગયા છે'. અને અવિકલ-પરિપૂર્ણ અર્થવાળી આ સ્તુતિને જે ભવ્ય જીવ ભાષે છે-ચિંતવે છે તે લૌલા-માત્રમાં સમસ્ત વિધ્યને પી જાય છે ( - જ્ઞેયપણે જ્ઞાનમાં ઊતારી ઘે છે ), ષણ તે કદી પરદ્રવ્યથી પીવાતા નથી, - કર્મોથી ગ્રહાતા નથી. (આ રીતે સર્વજ્ઞની સ્તુતિનું દ્વા સર્વજ્ઞપણું છે - એમ કહ્યું. )

[ भक्तामर स्ते।त्र.

२५. बुद्धस्त्वमेत्र... ]

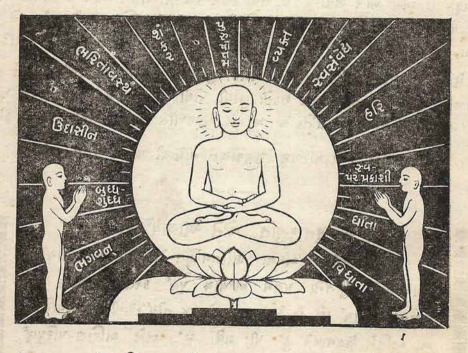
(25)

## (२५)

ગુણવાચક નામો દ્વારા પ્રભુની સ્તુતિ (ચાલુ-3) (જિનગુણ-સ્તુતિ દ્વારા નિજગુણ-યુષ્ટિ)

> છા સુદ્ધિ ભાધથકી હે સુરપૂજ્ય સુદ્ધ, છા લાકને સુખદ શંકર તેથી શુદ્ધ; છા માક્ષમાર્ગ વિધિ ધારણથી જ ધાતા, છા સ્પષ્ટ આપ પુરુષાત્તમ સ્વામી ત્રાતા.

बुद्धस्त्वमैव विबुधाचित-बुद्धि-बोधात् त्वं शंकरोसि भुवनत्रय शंकरत्वात् । धातासि धोर शिवमार्गविधेः विधानात् ब्यक्तं त्वमेव भगवन् पुरुषोत्तमोसि ।।



જીઓ, આ જ્ઞાની-મુનિદ્ધારા અરિહ'ત પરમાત્માની સ્તુતિ ચાલે છે. વિભુધજના વડે એટલે કે આત્મજ્ઞ સ'તા વડે પૂજિત એવા હે જિન પરમાત્મા ! કેવળજ્ઞાન-બુદ્ધિરૂપ સવેંત્કૃષ્ટ બાધને લીધે આપ જ 'બુદ્ધ ' છા; અથવા. બુદ્ધિમાન ઈન્દ્રાદિ વડે પૂજ્ય હાેવાથી આપ બુદ્ધ છા. ત્રણ લાંકને માટે શ'-કર એટલે કે કલ્યાણુના કારણ હાેવાથી ખરેખરા 'શ'કર ' આપ જ છાંક હે ધીરપુરુષ ! માક્ષમાર્ગની વિધિના વિધાયક હાેવાથી આપ 'વિધાતા '

#### भक्तामर स्तोत्र ]

१५. बुद्धस्त्वमेव ...

છેા, અર્થાત્ માેક્ષસુખનું નિર્માલુ કરવાથી આપ 'પ્રદ્ધા' છેા. હે ભગવન્ ! પ્રસિદ્ધપણે આપ જ પુરુષાત્તમ...સર્વાત્કૃષ્ટ પુરુષ...પરમાત્મા છેા. આવું આપનું સમ્યક્ સ્વરૂપ આેળખીને અમે-વિબુધજના આપને જ શંકર-બુદ્ધ-વિધાતા પ્રદ્ધા કે પુરુષાત્તમરૂપે માનીને ઉપાસીએ છીએ. આનાથી વિપરીત સ્વરૂપવાળા-ક્રોધી-માહી-રાગી-દ્વેષી કાઈ જીવાને અમે ઉપાસતા નથી, તેમને ભગવાન તરીકે સ્વીકારતા નથી.

**છ્યુદ્ધ**:—હે જિનેશ! કેવળજ્ઞાનરૂપ સવોંત્કૃષ્ટ બુદ્ધિના સ્વામી હાેવાથી ' બુદ્ધ ' ભગવાન આપ જ છેા એકેક સમયમાં ઉત્પાદ-વ્યય-ધ્રીવ્યરૂપ વસ્તુને આપે જ કેવળજ્ઞાન વડે જાણી છે. અન્ય જીવા (કુદેવા) ભલે સર્વજ્ઞ હાેવાનું મિથ્યાઅભિમાન રાખતા હાેય, પણ વસ્તુને એકાંત-કૂટસ્થ કે એકાન્ત-ક્ષણભ ગુર માનનારા તે કાેઈ બુદ્ધ નથી, તેમને વસ્તુસ્વરૂપના સાચા બાદ્ય નથી, તેથી તેઓ તાે અબુધ છે. ઈન્દ્ર-ચક્રવતી –ગણધર વગેરે વિદ્વાન-આત્મજ્ઞ-વિબુધજના આપને જ બુદ્ધ તરીકે પૂજે છે.

શાં કર: --- ખુહ શાં કર વગેરે નામ વાંચીને સડકવું નહિ, કેમકે આ તા બધા અરિહ'ત-દેવના ગુણવાચક નામા છે. અરિહ'ત પરમાત્મા જ સાચા શ'-કર એટલે કલ્યાણ કરનારા છે. સગવાનના ઉપદેશ કલ્યાણ માર્ગ -- માક્ષમાર્ગ દેખાડીને ત્રણ જગતનું હિત કરનાર છે. સગવાન પાતે ન તા કાેઈ સીમાં લલચાયા, કે ન કાેઈ ઉપર કોધ કર્યા. જે સીમાં માહિત થાય કે ક્રોધ કષાય વડે કાેઈને બાળી નાંખે એને તે શ'કર કાેણ કહે ! સર્વજ્ઞ-વીતરાગ શઈને જેમણે સ્વય' પાત્તાનું કલ્યાણ કર્યું, ને કલ્યાણના માર્ગ બતાવીને ત્રણ જગતના જીવાને હિતનું કારણ થયા, એવા હે જિનેન્દ્રદેવ! આપ જ અમારા 'શ'-કર સગવાન છે, ક્રલ્યાણ કરનારા છે.

ધીર:—હે દેવ! આપ પરમ ધીર છેા. ત્રહ્યુકાળ ત્રહ્યુલાકને એકસાથે જાણુતા હાેવા છતાં આપનું જ્ઞાન ધીર છે—શાંત છે, તેમાં જરાય આકુળતા નથી. જગતના સુખમાં આપ લલચાતા નથી કે જગતના દુઃખાે દેખીને આપનું ધૈર્ય પૂટતુ' નથી, ખેદ થતા નથી. આવું વીતરાગી ધૈર્ય આપના સિવાય બીજા કાેઈમાં નથી.

**પ્રદ્રા**=વિધાતા:—માેક્ષમાર્ગનું જે વિધાન, તે બતાવનારા વિધાતા આપ જ છેા. સબ્ટિના ઉત્પાદક તાે કાેઈ વિધાતા કે પ્રદ્રા છે જ નહીં; પણ ભવ્યજીવાની પર્યાયમાં માેક્ષ-માર્ગરૂપ સષ્ટિ (—પર્યાયના) રચનારા વિધાતા આપ છેા તેથી આપ જ પ્રદ્રા છેા. ખરેખર ભગવાન કાંઈ બીજા જીવાના કર્તા નથી, પણ માેક્ષમાર્ગની રીત બતાવી, વિધિ બતાવી તે અપેક્ષાએ તેઓ વિધાતા છે. હે દેવ! આપના હારા માેક્ષમાર્ગની વિધિ જાણીને અમે અમારા આત્મામાં તેની રચના કરી, તેમાં આપ ઉપકારી છેા. આમ પોતે માેક્ષમાર્ગને ઉપાસતા થકા સાધક જીવા સર્વગ્ન ભગવાનની સ્તુતિ કરે છે. २५. बुद्धस्वमेव...] (८८) [भक्तामर-स्तात्र **પુરુષે।त्तभः**—સર્વ પુરુષે।માં શ્રેષ્ઠ તીર્થ'કર પરમાત્મા આપ જ છે. હે દેવ ! માક્ષને। શ્રેષ્ઠ પુરુષાર્થ કરનારા આપ જ પુરુષે।ત્તમ છે.

—આ રીતે અન્ય કુદેવાનું નિરાકરણ કરીને, સમ્યક્ ગુણેાવડે ભગવાનનું સ્વરૂપ ઓળખીને તેમની સ્તુતિ કરી છે. આવા ગુણુસ્વરૂપે ભગવાનને ઓળખીને હવેના શ્લાેકમાં અત્યંત બહુમાનપૂર્વક વારંવાર નમસ્કાર કરે છે.—



## પચાસ વર્ષ પહેલાં...અને પછી

\* શ્રી ગુરુકહાને આ ભક્તામર-સ્તાત્ર પ૦ વર્ષ પહેલાં સ. ૧૯૭૨ માં માઢે કર્શું હતું. ત્યારપછી લગભગ પ૦ વર્ષ બાદ તેના ઉપર આ પ્રવચના થયા. તેમાં તેમણે કહ્યું કે 'આ સ્તાત્રમાં સર્વજ્ઞપરમાત્મા પ્રત્યે કેવા અપાર ભાવા ઉલ્લસે છે-તેનું વારંવાર ઘાલન થતાં, તે વ્યાખ્યાનમાં વંચાય છે.'

\* અતીન્દ્રિય અને અશરીરી એવા સિદ્ધ ભગવ'તા વગેરે પ્રત્યે જેવી ભક્તિ સમ્યગ્દ્ધિને હાેય છે તેવી મિથ્યાદ્ધિને નથી હાેતી, કેમકે તે તેમના સ્વરૂપને જ એાળખતાે નથી. તેમનું સ્વરૂપ ઓાળખે તાે જ સાચી ભક્તિ જાગે.

\* સાધકજીવા પાતાની વિશુદ્ધ પરિણ્તિદ્વારા સવ<sup>\*</sup>ગ્ન પરમાત્મા સાથે ગાઠડી બાંધે છે...એ જ છે પરમાર્થ સ્તુતિ પરમાત્મપદના સાધક ધર્માત્મા જીવા જે સ્તુતિ વડે પરમાત્મા સાથે સ'ધિ કરે છે તેમાં અદ્ભુત અલીકિક ભાવા ભર્યા છે. સવ<sup>\*</sup>ગ્નપદ પ્રત્યે ભક્તિની રેલમ-છેલ કરીને ગુરુકહાને તે ભાવા આ પ્રવચનામાં ખાલ્યા છે.

[ २६. तुभ्यं नमः...

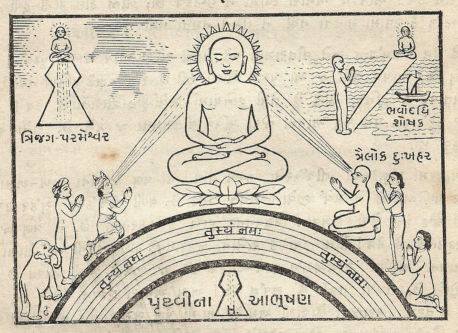
भक्तामर-स्तीत्र ]

# (22) ( 25)

અહા દેવ ! આપને નમસ્કાર...નમસ્કાર...નમસ્કાર

तुभ्यं नमः त्रिभुवनातिहराय नाथ ! } त्रै से। ५६: अढर नाथ ! तने नभास्तु, ર્ તું ભૂતળે અમલ ભૂષણને નમાસ્તુ; ત્રૈક્ષાકના જ પરમેવ્ધરને નમાસ્તુ, तुभ्यं नमो जिन भवोदधिशोषणाय ।। { हे जिन शाषड- सवाल्धि ! तने नभारत,

तुभ्यं नमः क्षितितलामल-भूषणाय ! तभ्यं नमः त्रिजगतः परमेश्वराय !



ત્રણ ભુવનના દુ:ખને હરનારા હે જિનદેવ! આપને નમસ્કાર હા. સમસ્ત પૃથ્વીમંડળના ભૂષણ સ્વરૂપ હે દેવ ! આપને નમસ્કાર હેા. ત્રણ જગતના પરમેશ્વર એવા હે દેવ ! આપને નમસ્કાર હેા. ભવસસુદ્રને સૂકવી નાખનારા હે જિનદેવ ! વાર વાર આપને નમસ્કાર હો.

જુ આ તા ખરા, સક્તને ભગવાન પ્રત્યેનું ખહુમાન ! પરમાત્માને વાર'વાર નમસ્કાર કરીને તે પરમાત્મપદ તરફ પાતાની પરિણતિને ઝુકાવી છે. જેઓ પાતે સાધુ છે -- પરમેષ્ઠી-પદમાં વતે છે એવા માનતુંગ-મુનિ આ સર્વગ્રપરમાત્માનું સ્તવન કરી રહ્યા છે; આમાં

२६. तुभ्यं नमा...]

(60)

સાધકના અંતરની ભક્તિના નાદ ગુંજે છે. આવી ભક્તિ કરતાં કરતાં ભક્તજનાં ભવનાં બંધનને પણ તાેડી નાંખે છે, ત્યાં બહારની બેડી કે તાળાં તૂટી જાય—તા એમાં શું આશ્ચર્ય છે ? સાધક જીવાને કાેઈને પુશ્ચની ઉદ્ધરણા થતાં ઉપસર્ગ દ્વર થઈ જાય છે. પણ ધર્મના ફળમાં બહારના અનુકૂળ વિષયા ધન-પુત્ર-સ્ત્રી વગેરે માંગવા તે તા પાપ છે-નિદાનશલ્ય છે; ધર્મી-જિજ્ઞાસને તેવી આશા ન હાેય. એને તા પ્રભુ જેવા પરમાત્મપદને પામવાની જ ભાવના છે એવી ભાવનાથી તે વાર વાર પ્રભુને નમસ્કાર કરે છે.

હે દેવ ! વીતરાગતાના ઉપદેશવડે દુઃખને દ્વર કરનારા ને સુખની પ્રાપ્તિ કરાવનારા આપ જ અમારા નાથ છેા; આપના નિમિત્તે અમારા દુઃખના દા'ડા ટળ્યા ને સુખના વારા આવ્યા...તેથી આપને નમસ્કાર હેા. અમારા સમ્યકત્વાદિના રક્ષક ને ચારિત્રના પોષક એવા હે વીતરાગ દેવ ! આપ જ અમારા સ્વામી ને ઇબ્ટદેવ છેા; ળીજા કાેઈ રાગી-દ્વેષી જીવાને અમે ઇબ્ટદેવ કે સ્વામા માનતા નથી, ને તેમને નમતા નથી.

હે દેવ ! સર્વગ્રતા અને વીતરાગતા વડે શાેભી રહેલા આપ જ આ પૃથ્વીના નિર્મળ આભૂષણુ છે, આપને લીધે જ આ પૃથ્વી શાેભી રહી છે. રાગદ્વેષ વડે દુનિયા નથી શાેભતી, વીતરાગતાવડે જ દુનિયા શાેભે છે. તેથી દુનિયામાં સવેત્ક્રિષ્ટ શાંભતા હે દેવ ! આપને નમસ્કાર કરું છું...મને પણુ આપના જેવી પવિત્ર વીતરાગતા જ ગમે છે, તેના જ હું આદર કરું છું.

અહારમાં પણ, જ્યાં તીર્થ'કરના જન્મ થાય ત્યાં ત્રણ જગતના દુઃખ-અસાતા બે ઘડી દ્વર થઈ જાય છે ને સવે<sup>6</sup> જીવાને શાંતિ મળે છે; વળી તીર્થ'કરનું સુંદર રૂપ ત્રણ જગતમાં શ્રેષ્ઠ છે; તેથી ભગવાન ત્રિભુવનના દુઃખ દ્વર કરનારા છે, ને ત્રણ જગતના અલંકારરૂપ છે. હે દેવ! સાના-રૂપા કે રત્નાના ઝવેરાતવડે કાંઈ જીવની ખરી શાભા નથી, પણ આપના માર્ગમાં સમ્યગ્દર્શન જ્ઞાન-ચારિત્ર વડે જ જીવની ખરી શાભા છે. જીવ જ્ઞાનથી શાભે છે, રાગથી નહીં. હે સર્વજ્ઞ દેવ! આપ અમારા હૃદયના હાર છા, આપ અમારા આંતરમાં બિરાજતા હાવાથી અમારા આત્મા પણ સમ્યકત્વાદિ વડે શાભી ઊઠયા છે. તેથી નિર્મળ આભૂષણરૂપ એવા આપને નમસ્કાર હા.

'સર્વજ્ઞ તે ધર્મના મૂળ છે' એમ કહ્યું છે, એટલે કે સર્વજ્ઞની શ્રદ્ધા વડે જ ધર્મ શાલે છે. સર્વજ્ઞની શ્રદ્ધા નથી ત્યાં ધર્મ શાભતા નથી એટલે કે ત્યાં સાચા ધર્મ કે માક્ષ-માર્ગ હાતો જ નથી. સર્વજ્ઞની શ્રદ્ધા તે સાધકના હુદયની શાભા છે. સર્વજ્ઞની શ્રદ્ધા વગરનું દેવપદ પણુ શાભતું નથી. પ્રલા ! અમારા હુદયમાં આપ શાભી રહ્યા છા તેથી હવે અમને દેવપદ રાગ કે જગતના કાંઈ વિષયા લલચાવી શકતા નથી, તેમાં અમને શાભા લાગતી નથી. હે વીતરાગદેવ ! અમારી શાભા તા આપનાથી જ એટલે આપે બતાવેલા વીતરાગભાવથી જ છે.—આવા સ્વીકારપૂર્વક અમે આપને નમ્યા છીએ. भक्तामर-स्तोत्र ] ि २६ तम्यं नमः... મહાન સ્તૃતિકાર સમન્તભદ્ર સ્વામી કહે છે કે-હે ભગવાન! આપ માક્ષમાર્ગના નેતા છા, કર્મના પહાડને તાડનાર છા, ને સમસ્ત તત્ત્વાના જ્ઞાતા છા; તે ગુણાની લબ્ધ માટે હું આપને વંદન કરું છું.

ત્યારે જાણે કે ભગવાન તેને પૂછે છે-હે ભદ્ર ! સ્તુતિમાં અમારું આ દિવ્ય સમવસરણ, દેવાનું આગમન, આકાશમાં ગમન, છત્ર-ચામર વગેરે વૈભવનું તાે તેં સ્તવન ન કર્યું? ત્યારે સમન્તભદ્ર જવાબ આપતાં કહે છે હે કે નાથ ! શું આ દેવાનું આવવું, આકાશમાં

ચાલવું કે ચામરાદિ વૈમવ,-તેને લીધે આપ અમારા મનને પૂજ્ય છેા ? શું તેને લીધે આપની મહત્તા છે ?---ના, ના, પ્રભાે! એવું તાે કાેઈ માયાવી પગ્ર દેખાડી શકે. પ્રભાે, અમે તાે આપના સર્વજ્ઞતા-વીતરાગતા વગેરે ગુણાને આેળખીને તેના વડે જ આપનું સ્તવન કરીએ છીએ.—

#### ' देवागम नभोयान चामरादि विभूतयः मायाविष्त्रपि दृइयंते नातः त्वमसि नो महान् ।। '

બ્યુએા, આ સર્વજ્ઞની સ્તુતિમાં પણ ભક્તનું ભેદગ્રાન ! તીર્થ કરપ્રભુને ( દીક્ષા લીધા પહેલાં ) પહેરવા માટેનાં વસ્ત્રો ને દાગીના સ્વર્ગમાંથી ઈન્દ્ર આપી જાય છે; પણ, ભક્ત કહે છે – હે દેવ! દેવલાકના એ અલંકારા વડે આત્માની શાભા નથી, આત્માની શાભા તા સમ્યગ્દર્શ'ન-ગ્રાન-ચારિત્રરૂપ વીતરાગભાવ વડે જ છે. ભગવાન પાતે પહેલેથી એમ જાણે છે: પછી જ્યારે વૈરાગ્ય પામી દીક્ષા લ્યે છે ત્યારે શુદ્ધોપયાંગ સહિત રત્નત્રયથી આત્મા શાેભી ઊઠે છે. ને કેવળજ્ઞાન થતાં તાે આત્મા ત્રણભુવનમાં સવેત્કિષ્ટરૂપે શાભી ઊઠયા. પ્રભા ! આવી શાભાવાળા આપને ઓળખીને સ્તવન કરતાં અમારા આત્માય સમ્યકત્વાદિથી શાભી ઊઠચા. કેવળગ્રાનથી શાસતા આપને નમીએ છીએ......નમવાના બહાને અમે અમારા અંતર સ્વભાવમાં ઢળીએ છીએ. હવે અમે રાગમાં નમીએ કે કાેઈ કુદેવ અમારા નમસ્કાર લઈ 

પરમેશ્વર:--હે દેવ, સર્વગ્રતા ને વીતરાગતાથી શાભતા આપ જ ત્રણ જગતના પરમેશ્વર છેા. અન'તજ્ઞાન–અતીન્દ્રિયસુખ વગેરે અન'તગુણુના વૈભવરૂપ ઐશ્વર્ય આપની પાસે જ છે, તેથી જગતમાં આપ જ પરમ ઈશ્વર છેા; આપને જ અમારા આત્મા નમે છે.

હે લવસસુદ્રના શાેષણહાર જિન! અનાદિના જે લવસસુદ્ર તેને આપે સુઠવી નાંખ્યા, આપ પાતે ભવથી રહિત થયા, ને માક્ષના માર્ગ અતાવીને અમને પણ ભવથી રહિત કર્યા. ભવના નાશના ને માક્ષની પ્રાપ્તિના માર્ગ ખતાવનારા આપ જ છેા. અહા, આપને પામીને અમે ભવસમુદ્રને તરી ગયા,-એમ પ્રસન્નતાપૂર્વક કરી કરીને આપને નમસ્કાર કરીએ છીએ.

-આ રીતે અનેક વિશેષણે પૂર્વક સ્તુતિ કરીને ભગવાનને નમસ્કાર કર્યા.

if is the first of the state of

( 62 )

२७. को विस्मयोत्र... ]

(63)

भक्तामर-स्तांत्र

## (20)

## સર્વગુણુસંપન્ન પ્રભુમાં દાેષાના અત્યંત અભાવ જેટ

को विस्मयोत्र यदि नाम गुणैरशेषैः त्वं संश्रितो निरवकाशतया मुनीश । दोषैः उपात्त विविधाश्रय जात गर्वेः स्वप्नांतरेपि न कदाचिदपीक्षितोसि ।। આશ્ચર્ય શું ગુણ જ સર્વ કદિ સુનીશ, ત્હારા જ આશ્રય કરી વસતા હંમેશ; દેાષા ધરી વિવિધ આશ્રય ઉપજેલા, ગર્વાદિકે ન તમને સપને દીઠેલાં.



હે મુનીશ! આપ સર્વગ્રેણુસમ્પન્ન છે! અને સર્વ દાષથી રહિત છે!, -એમાં કાઈ આશ્ચર્ય નથી; કેમકે હું સમજાં છું કે તે સર્વગ્રતા-વીતરાગતા વગેરે ગુણાને અન્યત્ર રાગી-ક્રપી જીવામાં કચાંય રહેવાની જગ્યા ન મળી, માત્ર એક આપનામાં જ તે ગુણાને આશ્ચય મળ્યો, તેથી બધાય ગુણા આપનામાં આવીને રહ્યા છે. અને હે દ્રેવ! આપનામાં ગુણા એટલા બધા ભર્યા છે કે હવે તેમાં દોષોને રહેવાની કાઈ જગ્યા જ નથી રહી, એટલે કોધાદિ કાઈ દાષને આપે આશ્ચય ન આપ્યા, આપે તેના અનાદર કર્યો; છતાં એને તા જગતના રાગી-દ્વેપી-માહી અનેક જીવામાં આશ્ચય મળી ગયા, તેથી અભિમાનને લીધ તે કાઈ દાષા સ્વપ્નમાંય આપની પાસે કદિ દેખાતા નથી. આ કારણે આપ સર્વ ગુણાથી પૂરા છા, ને સર્વ દાધાનેક

२७. को विस्मयोत्र...

भक्तामर-स्तोत्र ]

આપનામાં અભાવ છે.–આમ ભગવાનની સ્તુતિ કરીને ભક્ત–સાધક પાતામાં પણ શુણુને આશ્રય આપે છે ને દેાષના અનાદર કરે છે. શુણુ–દેાષ વચ્ચેના ભેદગ્રાનપૂર્વકની આ ભક્તિ છે.

હે દેવ! આપ ગુણુના જ ભંડાર છેા ને દેષને દ્વર કરનારા છેા; આપનામાં ગુણ દેખીને અમને પ્રમાદ આવે છે તેથી અમે આપને ભજીએ છીએ. અન્ય કુદેવામાં તા ક્રોધાદિ કાેઈને કાેઈ દાેષ દેખાય છે તેથી અમારુ હૃદય ત્યાં નમતુ નથી. અમને ગુણુના પ્રેમ છે ને દાેષને દ્વર કરવા માંગીએ છીએ.

પ્રભાે, આપે એટલા બધા ગુણાને આશ્રય આપ્યા કે સર્વ ગુણાથી આપ પરિપૂર્ણ થઈ ગયા (-પ્રભુ મેરે...તું સબહી બાતે' પૂરા), હવે દાષને રહેવાનું કાેઈ સ્થાન આપનામાં નથી રહ્યું, તેથી દાષા તાે આપની પાસે પણ કરકતા નથી. આપનાથી તાે દાષ દૂર થયા, આપની સમીપ આવનાર જીવાથી પણ દાષા દૂર ભાગે છે, ને ગુણા તેમની પાસે દાડતા આવે છે.-જુઓ, આમાં ભક્તિનું ફળ પણ બતાવી દીધું. દાષની હાનિ ને ગુણુની વૃદ્ધિ તે સાચી ભક્તિનું ફળ છે. શ્રાવકા અને શ્રમણા આવી ભક્તિ કરે છે.

પ્રભો, આપનામાં સર્વજ્ઞતા વગેરે ગુણા દેખીને અમને વિસ્મય નથી થાતું, કેમકે તે મહાન ગુણા આપના જેવા પવિત્ર પુરુષમાં ન હાેય તા બીજે કચાં હાેય ? તે આપનામાં જ શાલે છે; બીજા કાેઈ માહી-અજ્ઞાની જીવામાં તે સર્વજ્ઞતા વગેરે ગુણા રહી શકતા નથી. અને કાેઈ દાેષ આપની પાસે આવતા નથી કેમકે દાેષને રહેવા માટે આપ પોતામાં જરાય સ્યાન આપતા નથી, તૈથી તે બિચારા આશ્રય રહિત થઈને સ'સારમાં જ્યાં-ત્યાં ભટકે છે. આમાં એ સિદ્ધાંત આવી ગયા કે, સમ્યક્ત્વાદિ ગુણાના જ આશ્રય થવાના આત્માના સ્વભાવ છે; રાગાદિ કાેઈ દાેષના આશ્રય થાય એવા આત્માના સ્વભાવ નથી, તે તા પરાશ્રિત ભાવા છે. આમ સમજીને હે દેવ ! અમે સ્વભાવઆશ્રયે ગુણ પ્રગટ કરીએ છીએ, ને પરાશ્રિત એવા દાેષ ભાવાને આત્મામાંથી દૂર કરીએ છીએ; આ જ આપની પરમાર્થ ભજ્તિ છે. જેને રાગાદિ દાેષમાં આદરભુદ્ધિ છે તે જીવા સ્વપ્નમાંચ આપને દેખી શકતા નથી, આપની સાચી ભજ્તિ કરી શક્તા નથી, ને આત્માને અનુભવી શકતા નથી.

મિચ્યાત્વ-અજ્ઞાન-ક્રોધાદિ તે દોષા પ્રભુની સામે પણુ કેમ નથી જોતા ?- કેમકે તે દાષાને એવા ગર્વ થઈ ગયા છે કે ' ભલે સર્વજ્ઞ-અરિહ તદેવે અમને આશરા ન આપ્યા, પણ જગતમાં બીજા અનંતા જીવા તા અમારા આદર કરનારા છે !'--આવા અભિમાનને લીધે તે દાષા ભગવાનની સામું ચંજોતા નથી. ભગવાનની સન્મુખ જોવા જાય તા, ભગવાનના ઓવા પ્રતાપ છે કે તે દાષા નાશ પામી જાય છે. ભગવાનમાં દાષ નહિ, ને દાષ ત્યાં ભગવાન નહી.

' હે સર્વ. રૂ! તમારામાં ગુણા જ ઠાંસી ઠાંસીને ભર્યા છે એટલે તમે અમને (દાષોને) રહેવાનું સ્થાન નથી આપતા, પણ અમને તમારી પરવા નથી કેમકે જગતમાં અન'તા જીવા

級跟嚴重要限要要發展

圈

### २७, को विस्मयोत्र ]

**發發發發發發發發發發發發發展** 

અમને સ્થાન તથા આદર આપનારા છે; એક તમે સ્થાન ન આપા તેથી શું થઈ ગશું ?-' આમ આપના વડે અનાદર પામવાથી અપમાનિત થયેલા તે માહાદિ દોષા ગવંને લીધ આપની સામે પણ જોતા નથી. કુદેવ-કુશુરુએા વગેરે સંસારમાગી જીવા તે કોધાદિ દોષોને આદરપૂર્વક સ્થાન આપીને પુષ્ટ કરે છે એટલે તે જીવામાં તેઓ માજ કરે છે; તેમને છાડીને તે દોષો આપની નજીક પણ આવતા નથી.-પણ એમાં અમને કાંઈ આશ્ચર્ય લાગતું નથી, કેમકે જ્યાં અનાદર થાય ત્યાં કાેણ જાય ? એટલે દોષો આપની પાસે આવતા નથી. અને હે દેવ! આપે તે દોષોને પાતામાં જરાપણ અવકાશ ન આપીને, આત્મામાંથી તેમને કાઢી મુકીને તેના ગર્વના ચૂરેચૂરા કરી નાંખ્યા છે, તેથી તેઓ આપના વિરોધી એવા કુદેવાના આશ્ચરે જતા રહ્યા છે, ને આપનામાં તાે એકલા ગુણા જ બાકી રહી ગયા છે. આ રીતે અલંકારથી સર્વગ્રદેવમાં દોષના આયતન ને ગુણના અનાયતન પણ સિદ્ધ કર્યા છે. ટોયના આધાર તો જગાવમાં ઘણાય છે પણ ગણાના આધાર તો છે જિન! આપ

દોષના આધાર તેા જગતમાં ઘણાય છે, પણ ગુણેાના આધાર તેા હે જિન! આપ એક જ છેા. જે જીવા રાગને ધર્મ માને છે તેઓ દોષને જ આધાર આપે છે. એવા અજ્ઞાની જીવામાં સર્વજ્ઞતા-વીતરાગતા વગેરે ગુણેાને રહેવા માટે જગ્યા ન મળી, તેથી તે બધા ગુણેા આપનામાં જ આવીને રહી ગયા. (૨૭)

એક સખીએ બીજી સખીને આંખમાં અંજન આંજવાનું કહ્યું; ત્યારે તે કહે છે—હે સખી! મારી આંખમાં પ્રભુનાે પ્રેમ એટલાે બધા ઠાંસી ઠાંસીને ભર્યા છે કે તેમાં હવે અંજનને માટેય અવકાશ નથા; તેમ ભગવાનનાે ભક્ત કહે છે—અમારી દષ્ટિમાં ચૈતન્યગુણાનાે એટલા બધા પ્રેમ છે કે તેમાં હવે રાગના શભ-કણિયાને પણ રહેવાનાે અવકાશ નથી. સાધકને આત્માના સ્વભાવનાે આવા પ્રેમ હાેય છે; ને ભગવાનમાં તેવા ગુણા પ્રગટ દેખીને તેમના પ્રત્યે પ્રેમ-ભક્તિ ઉદલસે છે.

[ભગવાન ૠષભદેવ, તીર્થ'કરપણે સમવસરણમાં બિરાજતા હોય ને તેમના દિવ્યવૈભવ નીરખીને પાતે તેમની સ્તુતિ કરતા હાય! એવા ભાવથી, હવેના આઢ શ્લોકમાં અશાકવૃક્ષ, સિંહાસન, ચામર, છત્ર, દેવદુદું ભી, પુષ્પવૃષ્ટિ, ભામંડળ અને દિવ્યધ્વનિ — એ આઠ પ્રાતિહાર્યનું વર્ણન કરે છે. કુમુદચંદ્ર કવિએ ' કલ્યાણમંદિર'-સ્તાત્રમાં પણ આઢ પ્રાતિહાર્યનું અધ્યાત્મ-શૈલિથી સુંદર-અલંકારિક વર્ણન કર્શું છે. આ ભક્તામરસ્તાત્ર તથા કલ્યાણ-મંદિર સ્તાત્રમાં ઘણું સાગ્ય છે.]

the approx and the over these means provided the place

भक्तामरस्तोत्र ]

[ २८ उच्चैः अशोक...

[ ૨૮ ] (૧) અશોકવૃક્ષની છાયામાં શોભતા તેજસ્વી ભગવાન



उच्चैः अज्ञोकतरु-संश्वितमुन्मयूखम् <sup>ઉ:</sup>ચા અશાકતરુ આશ્રિત કિર્ણ ઉ:ચ, आभाति रूपममलं भवतो नितांतम् । अत्यंत निर्भण दीसे प्रभु आप ३५; स्पष्टो छुसत् किरएामस्त-तमोवितानं ते जेभ येव सभीपे २७ी सूर्य'भिंअ, बिम्बं रवेरिव पयोधर पार्श्व वर्ति ।। शाभे प्रसारी डिर्ह्या ढ्यीन तिभिर.

હે પ્રભાે! સમવસરાષુમાં અશાેકવૃક્ષની નીચે બિરાજમાન આપનું નિર્મળ તેજસ્વી રૂપ, તે વૃક્ષને ભેક્ષને ઉપર ઉલ્લસત્તા કિરણે વડે અત્યંત શાભી રહ્યું છે.—જેમ ઘનઘાેર વાઢળાંની વચ્ચે ઊગતાે સૂરજ, ઉપર ઊઠતા પાતાના ઝગઝગતા સાેનેરી કિરણા વડે શાભે અને સમસ્ત અંધકારને નષ્ટ કરે, તેમ આપ શાભી રહ્યા છેા; અને ઉદ્ધયભાવાની વચ્ચે આપનું કેવળજ્ઞાન ક્ષાયિકભાષે શાભી રહ્યું છે.

તીર્થ'કરસગવાન સમવસરહ્યુમાં બિરાજે છે ત્યારે તેમના ઉપર તેમના દેહથી ૧૨ ગણુ જોચું દિવ્ય અશેાકવક્ષ હાય છે. આ વૃક્ષ એ કાંઈ વનસ્પતિકાયનું ઝાડ નથી પહ્યુ દિવ્ય પુદ્દગલાની એથી સુંદર રચના છે. તે ઝાડની છાયાને લેકીને પ્રહ્યુના દિવ્ય રૂપમાંથી ચમકતા કિરહ્યા ઊંચે આકાશમાં ફેલાય છે, તેના દેખાવ અત્યાંત સુંદર લાખે છે. અથવા, જેમ

[ २८. उच्चैः अशोक...

## भक्तामगस्तोत्र ]

સઘન વાદળાંના પાણી વચ્ચેથી પસાર થતા સૂર્યકિરણેાના પ્રકાશ વડે સપ્તર'ગી સુંદર મેઘધનુષ રચાય છે, તેમ અશાેકવૃક્ષની છાયાને ભેકીને ઉપર ફેલાતા આપના સુખમંડળના તેઝસ્વી કિરણેાવડે ઊ'ચે આકાશમાં સુંદર પ્રકાશ ફેલાય છે ને અધકાર દ્વર થાય છે.

તીર્થ'કર પ્રભુના અતિશયરૂપ જે આઠ પ્રાતિહાર્ય, તેમાં પ્રથમ આ અશાકવક્ષ છે; તેના વર્ણુનદ્વારા પ્રભુની સ્તુતિ કરી છે. પ્રભુની અંતવિંભૃતિ તાે કેવળજ્ઞાનાદિ ચૈતન્યગુણા છે, ને તેની સાથે તીર્થ'કરપ્રભુને આવી અદ્દભુત બાહ્ય વિભૃતિ હાેય છે.

જોકે આત્મા અને શરીર તેા જુદા છે, છતાં આશ્ચર્ય છે કે આત્મા જ્યાં પૂર્ણ શુહ થયેા ત્યાં શરીર પણ શુહ (મલિનતા વગરનું) થઈ ગયું; આત્મામાં કેવળગ્રાનમય ચૈતન્ય-પ્રકાશ ખીલ્યા ત્યાં સાયેનું શરીર પણ અલોકિક પ્રકાશથી ખીલી ઊઠશું.-એવા જ કુદરતના મેળ છે. તેમજ આસપાસ પણ દિવ્ય સ્થના થાય છે. તેમાં દિવ્ય અશાકવક્ષ દેખીને ભક્ત કહે છે કે પ્રભાે! એમાંય અમને આપના જ પ્રતાપ દેખાય છે. આપ અંધકારના નાશ કરનારા છેા; જાણે વાદળાં વચ્ચેથી ઝગઝગતા સૂરજ ઊગતા હાેય તેમ અશાકવક્ષની લીલી છાયાને ભેદીને આપનાં શરીરમાંથી ચમકતા કિરણા આકાશમાં ફેલાઈ રહ્યા છે ને અતિશય શાભી રહ્યા છે. કલ્યાણમંદિર-સ્તાત્રમાં અલંકાસ્કિ વર્ણન કરતાં કહે છે કે હે દેવ! આપની દિવ્યપ્રભાના તેજ પાસે આ અશાકવક્ષ પણ નિસ્તેજ – ર'ગવગરનુ' – નીરાગી બની ગયું; તાપછી આપના સાન્નિધ્યથી ચેતનવ'તા કરાવે છે, ને રાગના ર'ગ ઊઠાડી દે છે.

હે પ્રક્ષા ! આપની સમીપમાં પ્રસન્નતાથી ખીલી રહેલું આ ' અશાક ' વૃક્ષ જેતાં અમને તાે એમ થાય છે કે અહા ! પરમાત્માની સમીપતા પામીને આ ઝાડવું પણ અ-શાક, શાક વગરનું થઈ ને પ્રસન્નતાથી ખીલી ઊઠશું તાે પછી અમારા જેવા ચેતનવંતા જીવા શાક રહિત-અશાક કેમ નહીં થાય ? પ્રક્ષા ! આપનું સાન્નિધ્ય પામીને અમે પણ પ્રસન્નતાથી આનંદિત થઈ ને ખીલી ઊઠયા છીએ. આપની પાસેનું ઝાડ ' અશાક ' થયું તાે આપની

પાસે આવેલા ભગ્ય જીવા 'અશાક' થઈ જાય એમાં શું આશ્ચર્ય! સાજ્ઞિધ્યેથી તુજ ધરમના બાેધવેળા વિલાેક! દૂરે લાેકા, તરુ પણ અહાે થાય અત્રે 'અશાેક' ભાનુ કેરા સમુદય થયે નાથ આ જીવલાેક, શું વિબાધ ત્યમ નહિ લહે સાથમાં વૃક્ષ થાેક! (કલ્યાણમંદિર સ્તાેત્ર-૧૯)

વાહ જાઓ તાે ખરા, ભગવાનને દેખીને લક્તનું હૃદય કેવું ખીલી ઊઠ્યું છે ! અંતરમાં

[ २८. उच्चैः अशोक...

भक्तामर-स्तोत्र ]

સમ્યક્ત્વાદિ વડે આત્મા ખીલી ઊઠચો છે ત્યાં ભગવાન પ્રત્યે આવી ભક્તિના ભાવા ઉદ્વસે છે. અજ્ઞાનીને આત્મા તાે ન આવડચો, પણુ પરમાત્માની સાચી ભક્તિ કરતાંય ન આવડશું.

અશાકવૃક્ષ એ એક આશ્ચર્યકારી રચના છે; તેની ઊંચાઈ તીર્થ'કરપ્રભુના દેહમાન કરતાં ૧૨ ગણી હાેય છે. ઋષભદેવનું શરીર પ૦૦ ધનુષ ઊંચું હતું, તેનાથી બારગણું એટલે ૬૦૦૦ ધનુષ (અર્થાત્ ૬૦,૦૦૦ કૂટ, એટલે કે આજના હિમાલય પર્વત કરતાંય બમણાથી વધારે ઊંચું) તે અશાકવૃક્ષ છે. અત્યારના જીવાને આ વાત આશ્ચર્યકારી લાગે. ઋષભદેવના સમયમાં બધી રચનાએા આવી મહાન હતી, પણુ પછી અવસર્પિણી કાળને લીધે તેમાં અનુક્રમે હીનતા થતી ગઈ. અત્યારે તાે સમવસરણુની શાભા જોવાનું પણુ આ ભરતક્ષેત્રમાં નથી મળતું. છતાં જાણે અસંખ્યવર્ધા પહેલાંના ઋષભદેવ પણુ અત્યારે સમવસરણુમાં સાક્ષાત્ બિરાજતા હાેય ને પાતે તેમની સન્મુખ સ્તુતિ કરતા હાેય-એવા અદ્ભુત ભાવા આ સ્તાત્રમાં ભર્યા છે.

તીર્થ'કર-કેવળીભગવાન, સાધારણ મનુષ્યાની માફક નીચે પૃથ્વી ઉપર ન વિચરે કે જમીન ઉપર ન બેસે; અંદર નીરાલ બી થયેલા તે ભગવાન આકાશમાં પાંચ હજાર ધનુષ ઊ ચે વિહાર કરે છે ને સમવસરણુમાં દિવ્ય ગ'ધકૂટિ ઉપર (તેને અડચા વગર) ચાર આંગળ ઊ ચે નીરાલ બી પણે બિરાજે છે. વાહ, કેવળી ભગવાનના અંતરંગ આત્મવૈભવ તા અલો કિક છે ને બાહ્યવિભૂતિ પણ અલો કિક હાેય છે. પ્રભુને જોતાં ભવ્ય જીવાનું અંતર બીલી ઊઠે છે. તે કહે છે-વાહ પ્રભા! આપ જગતથી જુદી જાતના છા, તા આપના પ્રત્યેની અમારી ભક્તિના ભાવ પણ લોકા કરતાં જુદી જાતના છે.

વળી આ પણુ એક અચ'એા છે કે, અહર આકાશમાં જમીન કે મૂળિયાં વગર આવડું માટું ઝાડ (અશાકવક્ષ) કઈ રીતે ઊગ્યું! એ તા પ્રભુના જ અતિશય !-પ્રભુને આત્મામાંથી મહાન કેવળજ્ઞાન ખીલવા માટે બહારના કાેઈ સાધનની જરૂર ન પડી; સ્વયંભુપણું પાતે જ કેવળજ્ઞાનરૂપે પ્રગટયા-પરિણુમ્યા. એ જગતના સૌથી મહાન અચ'એા છે.

આ રીતે અશાેકવૃક્ષના કથનદ્રારા પણ પરમાત્માના ગુણનું સ્તવન કર્યું. [ઈતિ પ્રથમ પ્રાતિહાર્ય અશાેકવૃક્ષનું વર્ણન પૂરું થયું.] [૨૮]

> જેમનુ' જ્ઞાન પ્રમાણુ હાેવા છતાં અપ્રમાણુ છે, તે કૈાણુ ? સર્વજ્ઞભગવાન; તેમનુ' કેવળજ્ઞાન તે પ્રમાણુ છે છતાં તે અમર્યાદિત હાેવાથી અપ્રમાણુ છે. રૂપ વગરના હાેવા છતાં રૂપવાન કાેણુ છે ? પ્રસા. આપ રૂપવાન છા છતાં રૂપરહિત (અરૂપી) છા.

> > Anto the search bell bell of the

## ( 66 )

uber main inter for a ( 26 ) that felle have so the

( ૨ ) રત્નમય સિંહાસનથી અલિપ્ત ભગવાનની સ્તુતિ | હે દેવ! અમારા હૃદયસિહાસને આપ બિરાજમાન છે ]



सिंहासने मणिमयुख शिखा विचित्रे विभ्राजते तव वपुः कनकावदातम् । बिम्बं वियद् विलसदंशुलतावितानं तुंगोदयाद्रि शिरसीव सहस्ररइमैः ।। સિંહાસને મણિતણા કિરણે વિચિત્ર રાભે સુવર્ણ સમ આપ શરીર ગૌર તે સૂર્ય-બિંભ ઉદયાચળ શિર ટાચે, આકાશમાં કિરણ જેમ પ્રસારી શાભે.

તીર્થ'કરલગવાનના આઠ પ્રાતિહાર્ય-અતિશયા છે; તેમાં બીજુ' સિંહાસન, તેનું આ વર્ણુન છે. (આ આઠ પ્રાતિહાયોના નામાના ક્રમ બધા પુસ્તકામાં એકસરખા નથી. પ્રાતિહાર્ય બધામાં સરખા આવે છે, પણ તેના ક્રમમાં ફેર હાય છે.)

સિંહાસન પર ળિરાજમાન પ્રભુને દેખીને સ્તુતિકાર કહે છે કે હે દેવ! સુવર્ણાચલ પર્વત ઉપર ઊગતાે સૂર્ય, તેના હજારા સાનેરી કિરણા સહિત આકાશમાં જેમ શાભી ઊં છે, તેમ દિવ્ય મણિ-રત્નાના કિરણાથી ઝગઝગતા સુવર્ણના સિંહાસન ઉપર સુવર્ણ-ટેહવાળા આપ અતિશય શાભી રહ્યા છે. જેમ નવીન વરસાદને દેખીને મારલા નાચી ઊઠે, તેમ આપને દેખીને ભવ્યજીવાનું ચિત્ત પ્રસન્નતાથી ખીલી ઊઠે છે.

#### भक्तामर-स्तोत्र

२९. सिंहासने... ]

સમવસરણની વચ્ચે મણિરત્નાથી જડેલું ેવી સિંહાસન છે; તેના ઉપર ગધકૂટીરૂપ કમળની રચના છે, તેની શાેભા આશ્ચર્યકારી છે. તે કમળ ઉપર ભગવાન બિરાજતા હાેવાથી તેમને 'કમલાસન ' પણ કહેવાય છે (' जय कमलासन... सुंदर शासन માसत નમદ્રય વોધવરં'). પરંતુ વિશેષ આશ્ચર્યની વાત એ છે કે, ભગવાન તાે એ દિવ્ય-સિંહાસનને કે ગધકૂટીને પણ સ્પર્શ્યા વગર, તેનાથી અલિપ્ત, ચાર આંગળ ઊંચે આકાશમાં નીરાલ બીપણે બિરાજે છે.

' જેવું નીરાલંખન આત્મદ્રવ્ય, તેવા નીરાલંખન જિન-દેહ. '

તીર્થ'કરદેવના આત્માની પૂર્ણ પવિત્રતા સાથેનાં પુષ્ટય પણ અતિશય-આશ્ચર્ય'કારી હાેય છે; તેઓ કાેઈના મકાનમાં રહે કે તેમને માટે આસન કાેઈ પાસેથી લાવવા પડે ને પછી અ'તસમયે પાછા સાંંપવા પડે-આવી હીનપુષ્ટયતા તેમને હાેતી નથી; તેમના શ્રી-વિહાર અને આસન તાે ગગનમાં છે ને તેમની આસપાસ સિ'હાસનાદિ દિવ્ય વૈક્ષવાની રચના સાતિશય પુષ્ટયયાંગે થઈ જાય છે.

અહાે પરમાત્મા! આવા ઉત્કૃષ્ટ પુણ્યક્ળનાે પરિપાક, અને તેની વચ્ચે પણુ આપ સાવ અલિપ્ત !-આવી અદ્ભુત વીતસગતા તાે આપનામાં જ શાંભે છે. આપની સમીપમાં એટલે કે શુદ્ધાત્માની સમીપમાં અમારા અંતરમાં પણુ વીતરાગતા જાગી ઉઠે છે કે અહા, આત્માના સ્વભાવ કેવા રાગ વગરના શાંભે છે! પારસમણુના સ્પર્શ તાે લાઢાને માત્ર સાનું બનાવે (-અને તે પણુ તેનામાં કાટ ન હાેચ તા...!) પણુ તેને પાતાના જેવા પારસ ન બનાવે. ત્યારે હે પ્રભાે! આપના સ્પર્શ (અનુભવ) તા અમનેય આપના જેવા પરમાત્મા બનાવી દે છે.

હે દેવ ! અમને પરમાત્મપણું આપનાર આપ મહાન દાતા છેા. અહા પ્રભાે ! સિંહાસન પર અલિપ્ત એવા આપને દેખતાં અમને તાે એમ લાગે છે કે અમને માક્ષનું સિંહાસન મળ્યું; કેમકે અમારા હુદયના સિંહાસનમાં આપ બિરાજો છેા. એટલે હે નાથ ! આપનું ધ્યાન કરતાં-કરતાં અમેય આપના જેવા બની જશું. આ રીતે આપના ભક્ત આપના જેવા બની જાય છે. તેથી પારસમણુ કરતાંય આપના સમાગમ શ્રેષ્ઠ છે.—'વા લાહા ક'ચન કરે; પ્રભુ કરે આપ સમાન.' ભગવાનના ભક્ત પાતે ભગવાન બની જાય છે.—આ જિનશાસનની બલિહારી છે.

અહા પ્રભેા, સિંહાસનને અડીને આપ નથી બેસતા, તેનાથી અહર અલિપ્ત બિરાજો છા, તે ઉપરથી અમે એમ સમજીએ છીએ કે, જે સિંહાસનને આપે છાડ્યું તે આપની પાછળ આવ્યું, ભલે રાજસિંહાસનને બદલે દેવસિંહાસન આવ્યું; પરંતુ આપ તા પુજ્યને અને તેના ફળને પણુ આદરતા નથી; એ રીતે પુજ્યરાગનું પણુ હેયપણું પ્રસિદ્ધ કરી રહ્યા છા. આપ તા રાગ વગરના માક્ષસિંહાસને બેસનાશ છા. રાગ એ આત્મ-રાજાને બેસવાનું પદ નથી, આત્મરાજાને બેસવાનું સિંહાસન તા શુદ્ધચૈતન્યનું બનેલું છે; શુદ્ધ ચૈતન્યરૂપ

### [ ३०. कुन्दावद्वान ...

### भक्तामरस्तोत्र ]

નિજપદમાં છે જીવા ! તમે આરુઢ થાઓ, ને રાગથી અલિપ્ત રહેા—એમ ભગવાન પ્રસિદ્ધ કરી રહ્યા છે. તે રાગ-પુષ્ટ્યનાં ફળ લલે સ'સારના છેડા સુધી આત્માની પાછળ પાછળ આવે પણુ માક્ષમાં તેના પ્રવેશ નથી, કેમકે તે આત્માનું નિજપદ નથી, અપદ છે-એમ હે લબ્ય જીવા ! તમે બાણા, ને શુદ્ધચૈતન્યમય નિજપદમાં આરૂઢ થાઓ.

વીતરાગતાની ભાવનાથી ભક્ત કહે છે કે હે દેવ ! આપની શાભા કાંઈ એ દિવ્ય સિંહાસનને લીધે નથી, ઊલ્ટું આપની નીકટતાને લીધે તે સિંહાસનની શાભા છે. અમને સિંહાસનના મહિમા નથી લાગતા, અમને તા સિંહાસનથીયે અલિપ્ત એવા આપની સર્વજ્ઞતાના ને વીતરાગતાના મહિમા ભાસે છે. આમ ભક્ત સર્વત્ર ભગવાનના મહિમાને દેખે છે. [આઠપ્રાતિહાર્યમાંથી બીજા સિંહાસનનું વર્ણન પૂરું થયું. ] (૨૯)

(30)



कुन्दावदात चल-चामर चारु शोभं विभ्राजते तव वपुः कलधौतकांतम्। उद्यत् शशांक शुचिनिर्फर वारिधारं उच्चैः तटं सूरगिरेरिव शातकौम्भम्॥ ધાળાં ઢળે ચઞર કુંદસમાન એવું, શાલે સુવર્ણુસમ રમ્ય શરીર તારું; તે ઉગતા શશિસમા જળ ઝર્ણુ ધારે, મેરુ તજાણ્ કનકના શિર પૈઠ શાલો.

किन्दावदात चलचामर...

भक्तांमर-स्तात्र ]

(3) ચામર કહે છે: પ્રભુ પાસે નીચા નમા...ને ઊંચું પદ પામા

આ ત્રીજા પ્રાલિહાર્ય (થામર)ના વર્ણન દ્વારા ભગવાનની સ્તુતિ છે. હે દેવ! કુંદ-પુષ્પ જેવા સફેદ દે૪ થામર વડે ઇન્દ્રો આપને વીંઝે છે ત્યારે આપના સુવર્ણવર્ણો દેહ એકદમ શાભી ઊઠે છે – કેવા શાભે છે ?—જેમ પૂનમના ચંદ્રમાંથી ઝરતી પવિત્ર જલધારા વડે સુમેરુ પર્વતનાં સાનેરી શિખર શાભે, તેમ દેવા વડે વીંઝાતા ઊજજવળ–ચામરના સમૂહ વચ્ચે આપના સુંદર સુવર્ણદેહ શાભી રહ્યો છે.

જુઓ, ચામર વડે દેહની શાભા કીધી; આત્મા તાે કૈવળજ્ઞાન-દર્શનરૂપ ચૈતન્યભાવવડે શાભે છે.—આમ ધમીં બંનેની ભિન્નતાને જાણે છે. જે છવ દેહાશ્રિતગુણાને જ દેખે, કે એકલા પુષ્ટયના બાહ્યવૈભવના મહિમામાં જ રાકાઈ જાય, અર્થાત્—

> "જે જિન દેહપ્રયાણ ને સમવસરણાદિ સિહિ, વર્ણન સમજે જિલનું, રાકી શ્હે નિજળહિ"

- એ પ્રમાણે બહારમાં જ રાકાઈ જાય, ને અદરના આત્મ-આશ્રિત ચૈતન્યગ્રણોને મ ઓળખે, તેને સર્વજ્ઞની પરમાર્થસ્તુતિ કરતાં આવડે નહીં. જે દેહાશ્રિતગ્રણો તથા આત્મા-શ્રિત ગ્રુણો એ બ'નેની ભિન્નતાને ઓળખે, અને તેમાંથી આત્મિકગ્રુણો વડે સર્વજ્ઞદેવને ઓળખે તેને તા જડ-ચેતનનું ભેદજ્ઞાન, ને રાગથી ભિન્ન શુદ્ધ આત્માના અનુભવ થાય જ; અને તે માક્ષસાધિકા પરમાર્થભક્તિ છે, તેને જ 'નિર્વાણભક્તિ' કહેવાય છે. અહીં એવી ભક્તિ-સહિતની વ્યવહારભક્તિનું વર્ણન છે.

ભગવાનને આત્મામાં અનંત આનેદનાં નિર્ઝરણાં વહે છે, તેમને કાંઈ ચામર-સિંહાસન ધગેરેનું સુખ નથી પણ પુષ્ટયયાંગે બહારમાં તેવા અદ્દભુત વૈભવ હાેય છે. પણ અરે, આત્માની ચૈતન્યવિભૂતિ પાસે બહારની એ પુષ્ટયવિભૂતિની શી ગણુતરી છે! પ્રભુને ઢાળાતાં ચામર, પહેલાં નીચે ઢળીને પછી ઉપર જાય છે, તે એમ દર્શાવે છે કે જે જીવ જિનચરણામાં બમ્પ્રીભૂત થાય છે તે ઊંચી પદવીને પામે છે. એ વાત કલ્યાણમ'દિર-સ્તાત્રમાં કરી છે :-

હે સ્વામિશ્રી, અતિ દૂર નમીને ઊ'ચે ઊછળ'તા, માનું શુચિ સુર-ચમરના વૃંદ આવું વદ'તા: 'જેઓ એહી યતિયતિ પ્રતિ રે પ્રણામા કરે છે, નિશ્વે તેઓ ઊરધ ગતિને શુદ્ધભાવે લહે છે.'

નીચે નમીને ઊંચે ઊછળતા તે ચામર જાણે એમ બાેલી રહ્યા છે કે હે જીવેા! તથારે ઉચ્ચપક પામલું હાય તા આ પ્રભુચરણામાં ભક્તિથી નમી જાઓ.

જીઓ, દષ્ટિ-દર્ષ્ટિમાં ફ્રેર છે.-સામાન્ય લાેકા ગામરના મહિમા દેખે છે, ત્યારે મુમુદ્ધની દર્ષ્ટિમાં ચામરના નહિ, પણુ તે ગામર જેમને ઢળાય છે તે ભગવાનના મહિમા દેખાય છે :--

Ö

Ň.

३०, कुन्दावदात चल-चामर...

( 907 )

એકવાર એક જૈન વિદ્વાન કાેહીનૂર-હીરા જોવા ગયેલા.

બીજાએ તેને પૂછ્યું : હીરા કેવા લાગ્યા ?

વિદ્વાને સામા પ્રશ્ન કર્યો : ભાઈ, હીરા કિંમતી ? કે આંખ ?- જો આંખ ન હાય તા હીરાને દેખે કાેણુ ?-માટે હીરા કરતાં તેને દેખનારી આંખ વધારે કિંમતી છે; અને, જ્ઞાન વગર આ આંખ પણ શું કરે ? માટે જ્ઞાન જ કિંમતો છે; અજ્ઞાનીને પરત્રેયની કિંમત ભાસે છે પણ પાતાના જ્ઞાનની કિંમત ભાસતી નથી. સર્વજ્ઞના મહિમા ઝ્રાનથી છે, અને જ્ઞાનવડે જ તેમના ખરા મહિમા સમજાય છે, રાગ વડે નહિ.

ચાથા કાળના પારંભ પહેલાં ભગવાન ઋષમદેવ આ ભરતક્ષેત્રમાં પ્રથમ તીર્થ કર થયા તેમની આ સ્તુતિ છે. એ વખતે પૂર્વના આરાધક ધર્માત્મા જીવાે પણ આ ભરતક્ષેત્રમાં અવતરતા હતા; પરંતુ પંચમકાળ શરૂ થઈ ગયા પછી કાેઇપછુ આરાધક-સમ્યગ્દ િ છવા અહીં અવતરતા નથી, એટલે આરાધના સાથેના ઊંચા પુષ્ટ્ય પણ આ કાળે જોવા નથી મળતા. હા, એટલું ખરું કે પંચમકાળ છતાં હજી ધર્મકાળ છે; ધર્મના લાપ નથી થઈ ગયા. સમકિત લઈને કાેઈ જીવ અત્યારે અહીં જન્મે નહિં–એ ખરું, પણ જનમ્યા પછી સમ્ય-ગ્દર્શન પ્રગટ કરા રાક છે. એત્મા આત્માયકજીવને. બમ.ની. માછે. જે પ્રશ્ચ બંધાય તે પશ્ વિશિષ્ટ-ઊંચી જાતના હાેય છે; પૂર્વના પાપના રસ પણ તેને ઘટી જાય છે ને શુભકમોના રસ વધતા જાય છે. આવા આરાધક જીવા ભગવાન પ્રત્યે ભક્તિ–બહુમાનથી ઉલ્લસી જાય છે.

અહીં ભક્તામરસ્તાત્રમાં ૮ પ્રાતિહાર્યના વર્ણનપૂર્વક ભગવાનની સ્તુતિ ચાલે છે, તેમાં અશાકવક્ષ, સિંહાસન અને ચામર—એ ત્રણનું વર્ણન કર્યું. [૩૦]

THERE IS A DELLER THE FILM

# હે સવ'રૂ પ્રભા!

transfer for and an application of the second

આપ મનથી કે ઇન્દ્રિયાથી કામ નથી લેતા, મન-ઇન્દ્રિયાથી પાર છેા, તેથી અન્ય જીવાે પણ મનથી કે ઇન્દ્રિયાથી આપને એાળખી શકતા નથી. આપના સાચા સ્વરૂપને જે આળખે તે આત્માને પાતામાં મન ને ઇન્દ્રિયાથી પાર એવા અતીન્દ્રિય સાધકભાવ પ્રગટી જાય છે; ને પછી, આપના જેવા જ પાતાના આત્માને દેખતા-દેખતા તે પાતે પરમાત્મા અની નાય છે. - वाહ ! આપના લક્ત આપના જેવા થાય જ ને ! ા દાઇ-રાયમાં ૧૯ માન્યાયલ સાઉન સાઉન સાઉન્સ છે. માહિયા કરી માહિય

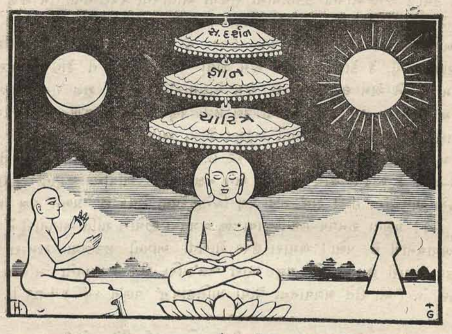
अभरता माहि, यह ते यासर को क्ल व स ते संस्थान है अने हिंग्या

(१०३) [ ३१. छच्च्च्यं तथ...

भक्तासर-स्तोत्र ]

# (32)

## રત્નત્રચની છત્રછાયા ભવાતાપને રોકે છે (૪) રત્નત્રચના કળરૂપ પરમાત્મપદની સ્તૃતિ



उच्चे स्थितं स्थगिसमानुकरवतापम् । 👔 श्रेली समूढ स्थनाथी हीषायसानः એવા પ્રભુજી તમને ત્રણ છત્ર શાલે, ત્રેલેાકનું અધિષતિપછું તે જણાવે.

छत्रत्रयं तब विभाति राशांककान्तमु 🕴 ढांडे प्रકाश स्विने। शशितुस्य २भ्य, मुक्ताफलप्रकरजाल विवृद्धशोभध् प्रख्यापयत जिजगतः परमेश्वरत्वं ॥

જે દેવ! જેની ઝાલરમાં ચ'દ્રની ચાંદની જેવા માલી ચમકી રહ્યા છે એવા અત્ય'ત સુશાભિત ત્રણ છત્ર, આપનું ત્રણ જગતનું પરમેશ્વરપણું પ્રસિદ્ધ કરી રહ્યા છે, અને સૂર્ય-કિસ્ણાના પ્રતાપને રાકી રહ્યા છે. (આ ચાર્થુ પ્રાતિહાર્ય છે.)

અહાે દેવાં આપના ઉપર ઝૂલતા અતિસુંદર છત્ર-ત્રય એમ સ્વચવે છે કે રત્નગ્રય વડે આ ભગવાને જગતત્રલનું પરમેશ્વરપછું પ્રગટ કર્ઝું છે. પ્રભુ પાસે થાંદ્ર હારી ગયેા, કેમકે 'પ્રભુનુ' પરમશાંત આત્મતેજ ત્રણ જગતને પ્રકાશિત કરે છે ને ભવના આલાપને હરે આ મારું શું કામ!' એમ પાતાના અધિકાર હાણાઈ જતાં હારેલા તે ચંદ્ર પાતે

#### [ भक्तामर-स्तोत्र

( 808 )

३१. छन्नत्रय तव... ]

 $\odot$ 

ત્રાણુછત્રનું રૂપ ધારણ કરીને પ્રભુની સેવા કરી રહ્યો હાય-એમ અમને તાે લાગે છે. ચંદ્ર શાંત ગણાય છે, પણ હે દેવ! આપની પરમ શાંત-શાંત સુદ્રા પાસે હારી જઈને તે ચંદ્ર જ્યાંતિષઈન્દ્ર ત્રણ છત્રનું રૂપ ધારણ કરીને આપની સેવા કરી રહ્યો છે. વાહ. ત્રણ છત્રદ્વારા પણ કેવા અલંકાર કરીને પ્રભુના ગુણ ગાયા છે! પ્રભાે, એ છત્રદ્વારા સૂર્યના આતાપ રાકાઈ ગયા; રત્નત્રયવડે આપે જ્યાં ભવના આતાપને પણ દૂર કર્યો ત્યાં બહારમાં સૂર્યના આતાપ કેવા ? જેમ આપની છત્રછાયામાં સૂર્યના આતાપના પ્રવેશ નથી, તેમ જેણે આપની છત્રછાયાના સ્વીકાર કર્યા તે આત્મામાં ભવાતાપને પ્રવેશ થતા નથી.

અહા, આશ્ચર્ય છે કે, આપના ઉપર જે ત્રણ દિવ્ય છત્ર છે તે સાંકળથી કયાંય ટાંગ્યા નથી, કે કાંઈએ છત્રીની જેમ ઝાલી રાખ્યા નથી, તે કાંઈ આધાર વગર આકાશમાં એમને એમ લટકી રહ્યા છે. જેમ માેક્ષમાર્ગમાં આપના શુદ્ધ રત્નત્રયને બહારમાં કાંઈનું આલ'બન ન હતું, તેમ આપના ત્રણ છત્રા પણ કાંઈના આલ'બન વગર નીરાલ'બી-પણું આકાશમાં ઝૂલી રહ્યા છે. આવી અદ્ભુત શાભા આપના સિવાય બીજા કાને હાેય!-એ જ આપનું ત્રણુલાંકમાં શ્રેષ્ઠપણું જાહેર કરે છે. તે છત્રમાં જે માતી ચમકે છે તે એવા લાગે છે-જાણે કે ચંદ્રની સાથે તારાઓ અને નક્ષત્ર-ગ્રહા આવીને આપની સેવા કરત હાય. જ્યાતિષીદેવાના ઇન્દ્રો સૂર્ય-ચંદ્ર પણ જિનેન્દ્રદેવના સેવક છે. પ્રભુને ત્રણ જગતમાં કાણ ન સેવે! પ્રભુના રત્નત્રય-છત્રની છાયા ત્રણ જગતના જીવાને શાંતિ આપનારી ને કષાયના તાપથી બચાવનારી છે. પ્રભાે! અમારા ઉપર શાભતી આપની છત્રછાયા અમારા ભવના તાપને દૂર કરનારી છે. આ રીતે ત્રણુછત્રદ્વારા અલ'કારિક રીતે ભગવાનના મહિમા કરીને

સ્તુતિ કરી છે. (આ રીતે ભગવાનના ચાથા પ્રાતિહાર્યનું વર્ણન કર્યું.) [ ૩૧ ]

\* અનંતગુણવાળા પ્રભુની સ્તુતિ કઈ રીતે થશે ? મહાન સ્તુતિકાર શ્રી સમન્તભદ્ર મહારાજ 'સ્વયંભૂ-સ્તાેત્ર 'માં અરનાથજિનની સ્તુતિમાં કહે છે કે-કાેઈમાં થાડા શુણા વિદ્યમાન હાેય તે વધારીને કહેવા તે સ્તુતિ છે; પરંતુ હે દેવ! આપના વિષે આવી સ્તુતિ કઈ રીતે બની શકશે ?-કેમકે આપનામાં જે અનંત શુણા વિદ્યમાન છે તેનું પણ કથન કરવું અશકથ છે,- ત્યાં તેને વધારીને કહેવાની તા શી વાત! એટલે શખ્દા વડે સ્તુતિ કરવાના વિકલ્પ તાડીને, જ્ઞાનવડે આપના જેવા અનંત શુણુસંપન્ન આત્માની અનુભૂતિ કરીએ ત્યારે જ આપની સ્તુતિ પુરી થાય છે.

પરમાત્માની સ્તુતિવડે શુદ્ધાત્માના પરમ ગુણેાનું ચિંતન વીતરાગતાનું પ્રેરક છે ને માહનું નાશક છે.-એ જિનભક્તિનું ફળ છે.

A deter wat draw it and

[ भजीने भगवंत...

### ( 204 )

भक्तामर-स्तोत्र ]

### ભજીને ભગવંત ભવંત લહેા

- (૧) શુભ શીતળતામય છાંય રહી, મનવાંછિત જ્યાં ફળ પંક્તિ કહી; જિનભક્તિ ગ્રહા તરુ-કલ્પ અહા, ભજીને ભગવ'ત ભવ'ત લહા.
- (ર) નિજ આત્મસ્વરૂપ સુદા પ્રગટે, મન તાપ ઉત્તાપ તમામ મટે; અતિ નિજ રતા વણદામ ગ્રહેા, ભજીને ભગવ'ત ભવ'ત લહેા.
- (3) સમભાવી સદા પરિણામ થશે, જડ-મ'દ-અધાગતિ જન્મ જશે; શુભ મ'ગળ આ પરિપૂર્ણ ચહાે, ભજીને ભગ'વત ભવ'ત લહાે.
- (૪) શુભભાવ વડે મન શુદ્ધ કરો, નવકાર મહા પદને સમરા; નહિ એહ સમાન સુમંત્ર કહેા, ભજીને ભગવંત ભવંત લહેા.
- (પ) કરશા ક્ષય કેવળ રાગકથા, ધરશા શુભ તત્ત્વસ્વરૂપ યથા; 'નૃપચંદ્ર' પ્રપંચ અનંત કહેા, ભજીને ભગવંત ભવંત લહેા.
- (૧) ભક્તિના ઉપદેશનું આ કાવ્ય શ્રીમદ્દ રાજચંદજીએ માત્ર ૧૬ વર્ષની વચે, માક્ષ-માળાના ૧૫ મા શિક્ષાપાઠમાં લખ્યું છે. તેમાં જિનભક્તિને કલ્પતરૂની ઉપમા આપીને કહે છે કે અહેા ભવ્યજીવા ! કલ્પતરૂ સમાન આ જિનભક્તિને તમે ગ્રહણ કરો, જેની છાયા શુભ-શીતળ છે, અને જેના ઉપર મન વાંછિત ફળની પંક્તિ લાગેલી છે; આવી જિનભક્તિને તમે ગ્રહણ કરો...અને ભગવાતને ભજીને તમે ભવના અંત પામા.
- (ર) જે ભક્તિથી પ્રસન્નકારી નિજ આત્મસ્વરૂપ પ્રગટે છે, મનના તાપ—ઉત્તાપ અધાય મટે છે, કર્મોની ઘણી નિર્જરા થાય છે ને પૈસા કાંઈ લાગતા નથી, આવી ભક્તિને તમે ગહણ કરા, ને જિન ભગવ તને ભજીને ભવના અંત પામા.
- (૩) જિનભક્તિ કરવાથી પરિણામ સદાય સમભાવી શાંત થશે; બુદ્ધિની જડતા જ્ઞાનની મંદ્રતા ને અધાગતિના અવતાર દૂર થશે; આવા પરિપૂર્ણ શુભ-મંગળને જે ચાહતા હા તા જિન ભગવાતને ભજીને ભવના અંત પામા.
- (૪) પવિત્ર ભાવવડે મનને શુદ્ધ કરા અને નમસ્કાર મંત્ર વડે મહાન પંચ-પરમેબ્ઠિ-પદનું સ્મરણુ કરા. એના જેવા બીજો કાેઈ ઉત્તમ મંત્ર નથી; માટે નમસ્કારમંત્ર વડે ભગવાનને ભજો ને ભવના અંત પામા.
- (૫) જિનભક્તિમાં ચિત્તને પરાવતાં રાગની વિકથાના એકદમ ક્ષય થશે ને તમે પવિત્ર તત્ત્વના સ્વરૂપને યથાર્થરૂપે ધારહ્યુ કરશા; માટે હે રાજચ'દ્ર ! અનંત પ્રપ'ચને દૂર કરીને, ભગવ'તને ભજો ને ભવના અ'ત પામા.

אויזיאן אמטוא איטועולו זאנו לו מיש 9 לול אווג אוג אוג או א א איטועו איט און איט אין אין אין

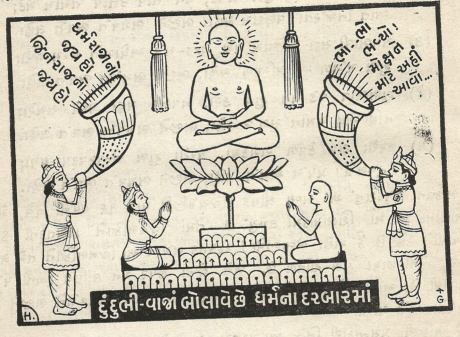
[ भक्तामर-स्तात्र

( 205 )

३२. गंभीरतार...]

[37]

(૫) દું દુભી-વાજાં ધર્મરાજાના જયજયકાર કરે છે [દેવાનાં વાજાં માક્ષ માટે ત્રણલાકના જીવાને પ્રભુ પાસે ખાલાવે છે]



ગંભીર ઉંચ સ્વરથી પૂરી છે દિશાઓ; સંપદ આપનારા: ત્રૈલેાકને સરસ સદ્ધર્મરાજ જયને કથનાર ખુલ્લા, વાગે છે દુંદુભી નભે યશવાદી ત્હારેા.

गंभीरतार-रवपूरित दिग्विभागः त्रैलोक्यलोक ] शुभसंगम भूतिदक्षः । सद्धर्मराज जयघोषण घोषकः सन् खे दुंदुभोः ध्वनति ते यशसः प्रवादी ॥

તીર્થ'કર પ્રભુના અતિશયરૂપ આઠ પ્રાતિહાર્યમાં દવદું દુભી એ પાંચમું પ્રાતિહાર્ય છે. દેવાના એ દિવ્યવાનાં અત્ય ત ગંભીર મધુર અને સ્પષ્ટ અવાજે દશે દિશામાં દ્વાપણા કરે છે કે હે ત્રણુલાેકના જીવા! ધર્મરાજા સવૈજ્ઞ પરમેશ્વર અહીં બિરાજે છે, તેમના દર્શન કરવા અહીં આવા, તેમના સત્સંગ કરવા આવા, બીજા લાખ કામ છાડીને આત્માના અચિંત્ય વૈસવ લેવા આ પ્રભુ પાસે આવેા. અહા, ભાણુ સમવસરણના એ દિવ્ય નગારાનાં નાદ અત્યારે અહીં સંભળાતા હાેય ! એવા ભાવથી સ્તુતિકાર કહે છે કે અહાે દેવ ! એ દુન્દુભીના નાદ સત્ધમ ના તેમજ ધર્મ સામ્રાજ્યના નાયક એવા આપના જયજયકાર કરી રહ્યા છે ને આપનાં યશગાન સંભળાવી રહ્યા છે. ભવ્ય જીવાને સાદ પાડી રહ્યા છે કે હે જીવા ! ધમ

[ ३२. गंभीश्तार...

O

No.

### [ 209 ]

भक्तामर-स्तोत्र ]

પામવા માટે અહી' આવેા ને માેક્ષના સાથીદાર આ લગવાનને સેવા. ધર્મની પ્રાપ્તિના ઉત્તમ અવસર મળ્યા છે માટે પ્રભુના ધર્મદરબારમાં ધર્મનું શ્રવણ કરવા આવા.

ભગવાનના સમવસરણમાં એક સાથે સાડાબાર કરાડ વાજા દેવા વગાડતા હાય, એમાં ઘેંઘાટ ન હાય પણ અત્ય'ત મધુરતા હાય. તે વાજાનાં સુમધુર ઘમકાર ઉપરાંત પ્રસુને દેવદું દુલીના એક અતિશય હાય છે. [ ભગવાનને આઠ પ્રાતિહાર્ય હાય છે, તેનું વર્ણન આ ભક્તામરસ્તાેત્રના ૨૮ થી ૩૫ આઠ શ્લાેકમાં છે. તેમાંથી, શ્વેતાંબરમાન્ય ભક્તામરસ્તાેત્રમાં શરૂના ચાર લીધા છે, ને બાકીનાં ચાર દેવદું દુલી, પુષ્પવૃષ્ટિ, ભામ'ડળ અને દિવ્યધ્વનિ ( શ્લાેક ૩૨ થી ૩૫) તેમનામાં નથી. દિગ'બરમાન્ય મૂળ ભક્તામરસ્તાેત્રમાં ૪૮ શ્લાેકની

રચના છે. કદાચ પ્રતિલેખકની અસાવધાનીથી પહ્યુ એ ચાર<sup>9</sup>લાક છૂટી ગયા હાેય!] સમવસરહ્યમાં દુંદુભીના દિવ્ય નાદ વચ્ચે દેવા પ્રક્ષુના જયજયકાર કરીને જાહેર કરે છે કે ધર્મના રાજા અહીં ખિરાજે છે, આત્માના પરમાત્મવૈભવ ખતાવનારા પરમાત્મા અહીં ખિરાજે છે; સત્ધર્મ પામવા હે જીવા! અહીં આવા...માક્ષના માર્ગ અહીં ખુલ્લા છે.—

' ભાે ભાે ભગ્યા ! અવધ્ણી તમારા પ્રમાદા સહુ ને, આવી સેવા શિવપુરીતણા સાર્થવાહ પ્રભુને...' માનું આવું ત્રણુ જગતને દેવ ! નિવેદનારા, વ્યાપી વ્યામે ગરજત અતિ દેવ-દુદું ભી તારા. (-કલ્યાણમ દિરસ્તાત્ર)

માનતુંગસ્વામી રચિત ભક્તામરસ્તાેગ્ર, અને કુમુદચંદ્ર રચિત કલ્યાણુમંદિરસ્તાેગ્ર, એ બંનેમાં ઘણું સામ્ય છે.

અહા, સમવસરથુ એ તાે લીર્થ'કરપ્રભુનાે ધર્મદરબાર છે, ત્યાં આવનારા જીવાે મહા ભાગ્યવ'ત છે; પ્રભુની વાણી તેમને આત્માના પરમ વૈભવ સ'ભળાવીને માક્ષના માર્ગ દેખાડે છે. એવા સમવસરથુમાં બિરાજતા ધર્મરાજાવી આ સ્તુતિ ચાલે છે. તેમાં દેવદુદુ'ભીના વર્ણનદ્વારા પ્રભુની સ્તુતિ કરી.

(આ રીતે પ્રભુના ૮ માંથી પાંચમા દેવ-દુ-દુભી-પ્રાતિહાર્યનું વર્ણન કસું.)

' હે દેવ! આપ તા રાગ-ક્રેષ રહિત વીતરાગ છા; આપને સ્તુતિ કરનાર પ્રત્યે કંઈ અનુરાગ નથી, કે નિંદા કરનાર પ્રત્યે કાઈ વેરસાવ નથી; પરંતુ હે દેવ! આપના પવિત્ર શુણાની સ્તુતિ વડે અમારું ચિત્ત પવિત્ર થાય છે તે મક્ષિનતા દૂર થાય છે. ' —સમંતભદ્ર ३३. मंदार-सुन्दर ]

1-1010

[ ૩૩] (૬) પુષ્પવૃષ્ટિ જોતાં ભગ્ય જીવની પ્રસન્નતા



મંદાર સુંદર નમેરુજ પારિજાતે, સંતાનકાદિ ફૂલની અહુ વૃષ્ટિ ભારે, પાણીકણે સુરભિ મંદ સમીર પ્રેરે, શું દિવ્યવાણી હજ સ્વર્ગ થકી પડે તે!

मंदार-सुन्दर-नमेरु-सुपारिजात सन्तानकादि कुसुमोत्कर वृष्टि रुद्धा गन्द्योद बिन्दु शुभ मंद मरुत्प्रयाता दिव्या दिव: पतति ते वचसां ततिर्वा ।।

પ્રભુના સમવસરણમાં ઉત્તમ સુગ'ધી પુષ્પાે (મ'દારપુષ્પ, સુંદર-પુષ્પ, નમેરુ પુષ્પ, પારિજાત પુષ્પ તથા સ'તાનક વગેરે ઉત્તમ પુષ્પાે )ની વર્ષા થાય છે, સુગ'ધી મ'દમ'દ વાયરા વહે છે, ને સુગ'ધી જળની ઝરમર વરસે છે...એહા પ્રભાે! આપનાં દર્શનથી અમારા આત્મામાંય શ્રદ્ધા-જ્ઞાનના સુગ'ધી વાયરા વહે છે...ને આન'દ-અમૃતની ધારા વરસે છે.

ઓત્મામાય ઝહા-સાનના લુગ વા વાવવા હુલ લા છુલ લાવા છુલ લાવા છુલ્લ તે છુલ્લ તે છુલ્લ સ્ટાર્ગ જેમ પ્રભુના જન્મ પહેલાં આકાશમાંથી રત્નવૃષ્ટિ થઈ હતી તેમ હવે કેવળજ્ઞાન પછી પ્રભુના સમવસરણુમાં આકાશમાંથી દિવ્ય સુગ'ધસહિત પુષ્પવૃષ્ટિ થાય છે. દેવા પણ કલ્પવૃક્ષનાં કૂલા લઈને પુષ્પવૃષ્ટિ કરે છે ને કુદરતી આકાશમાંથી પણ પુષ્પવૃષ્ટિ થાય છે. અન'ત-આકાશને થયુ કે ' અહા, મારી અન'ત વિશાળતા કરતાંય આ ભગવાનના જ્ઞાનની અન'ત વિશાળતા મહાન છે, તે અન'ત મહિમાવાળી છે '-આમ સમજીને જાણે આકાશ પાતે પુષ્પા વડે પ્રભુને

#### [भक्तामर-स्तोत्र

मंदार-सुन्दर ]

પૂજતું હાેય !- એમ આકાશમાંથી પુષ્પવૃષ્ટિ થાય છે. આવેા પ્રભુના અતિશય છે: પરંત વિવેક वगर, छवर्डिसा थाय ते रीते इल वगेरे वपराय नडि, अने प्रखुना अंग ઉपर ते। इल મુકાય જ નહીં. વીતરાગની ભક્તિ પણ વિવેકવાળી હાેય છે.

ધ્યાનમાં રહે કે, પ્રભુના સમવસરણમાં જે પુષ્પવૃષ્ટિ થાય છે તે સચેત નથી પણ અચેત છે; તે કાંઈ ઝાડ ઉપર નથી થતા પણ સીધા આકાશમાંથી જ પરમાણુઓ એવી દિવ્યતારૂપે પરિણ્મીને, સગ'ધી છાંટણા ( ગ'ધાદક ) તથા સગ'ધી હવાસહિત વરસે છે. અહા દેવ, આપનાં દર્શન થતાં જ તે કુલાનાં બંધન છૂટી ગયા, બંધનથી છૂટેલા તે કુલ ખુશી થઈને ઊ'ચાસુખે આપની પાસે દાેડચા આવે છે; તેમ ભવ્યજીવા પણ પાતાની સુક્તિના માર્ગ દેખીને આપની પાસે દાંડચા આવે છે, ને શાંત રસરૂપ સુગ'ધી જળ તથા સમ્યક્તવની મધુર હવા સહિત આપના ચરણુમાં નમી પડે છે. આમ કૂલનું વર્ણુન કરતાં, અથવા પુષ્પવૃષ્ટિ દેખીને, ભક્તનું હુદય પણ કાેમળ થઈને વીતરાગદેવના ચરણામાં નમી જાય છે ને પ્રસન્નતાથી સ્તૃતિ કરે છે. પ્રભુના સમવસરણમાં વરસતા તે પુષ્પા ' ઊર્ધ્વ મુખી ' હાેય છે. ડી'ટડાં નીચે ને ખીલેલાે ભાગ ઉપર; તે રીતે જિનદેવના ચરણામાં નમેલા ભક્તો પણ ઊધ્વમુખી (વિશુદ્ધ પરિણામી) હાય છે, તેથી તેઓ સ્વર્ગ-માક્ષના ઊંચા પદને પામે છે.

(આ રીતે પ્રભુના ૮ માંથી છઠ્ઠા પુષ્પવૃષ્ટિ-પ્રાતિહાર્યનું વર્ણન કર્યું.) (33)

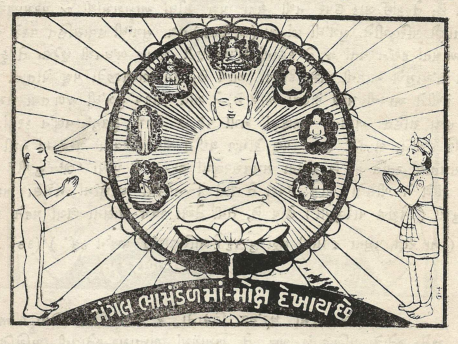
× 🧋 જેન સમાજમાં ધૂર'ધર વિદ્વાના કે આચાર્યોના રચેલા બીજા અનેક સ્તાત્રા પ્રસિદ્ધ છે, પણ તે અધાયમાં ભક્તામર-સ્તાત્રની પ્રસિદ્ધિ સૌથી વધુ છે. આજે પણ હજારા ભાવિક-સજજના એવા છે કે જેઓ દરરાજ ભક્રતામર-સ્તાત્રના પાઠ કર્યા વગર માઢામાં અનાજના દાશા નાંખતા નથી.

法其何可使可使可以可以 利何利何利何利何利 \* જોકે સૌરાષ્ટ્રમાં આ ભક્તામર-સ્તાેત્રની પ્રસિદ્ધિ એટલી એાછી હતી કે આ લેખકે પાતે પૂ. કાનજી સ્વામી પાસે આવ્યા પહેલાં (ઈ. સ. ૧૯૪૨ ૧૯ વર્ષ સુધી ) આનું નામ પણ નહાેતું સાંભન્યું; અન્યત્ર આ ભક્તામરની પ્રસિદ્ધિના પ્રમાણમાં તેના ભાવાની પ્રસિદ્ધ ખહુ જ આછી હતી. અસ્તુ, હવે તેા આ અભૂતપૂર્વ સુંદર અને સચિત્ર વિવેચન-દારા ઐની ખૂબપ્રસિદ્ધિ થશે. \* ઈ. સ. ૧૯૬૨ માં ઇ'દારમાં ૭૨ કલાક સુધી ભક્તામર-સ્તાત્રના A) 1 અખંડ પાઠ હજારા નર-નારીઓએ મધુર કંઠે ભક્તિથી કર્યો હતા. અન્ય 為) ×) પણ અનેક ઠેકાણે ૨૪ કલાકના અખંડ ભક્તામરપાઠ આજેય કરવામાં K (\* આવે છે. આ ગામ આ ગામ - \* - માટે છે. આ ગામમાં આ ગામમાં A) \*

[ भक्तामर-स्ते।त्र

( 220 ) [38]

પ્રભુના ભામંડળમાં ભવ્યને દેખાય છે માક્ષમંડળ [આપનું ભામંડળ...એટલે અમારા માક્ષને જોવાનું મંગલ દર્પણ ]



રોાભે વિભેા પ્રસરતી તુજ કાન્તિ ભારે, ત્રૈલાેકના ચુતિ સમૂહની કાન્તિ હારે; તે ઉગતા રવિસમી વ્યહુ છે છતાં એ, રાત્રી જીતે શીતલ ચંદ્રસમાન તેજે.

शुंभत्प्रभावलय भूरि विभा विभोस्ते लोकत्रये द्युतिमतां द्युतिमाक्षिपंती । प्रोद्यत् विवाकर निरंतर भूरि संख्या दोप्त्या जयत्यपि निशामपि सोम-सौम्याम् ।

હે દેવ ! આપના દેહમાંથી નીકળતું દિવ્ય પ્ર-ભામંડળ હજારા સૂર્યના તેજ કરતાંય વધારે તેજસ્વી કાંતિવાળું છે. ત્રહ્યુલાકમાં હીરા-ચંદ્ર-સૂર્ય કે દેવાના સુગટ-વગેરે જેટલા પ્રકાશમાન પદાર્થી છે તે બધાયના તેજને, આપના ભામંડળનું તેજ ઝાંખા પાડી દે છે; અને હજારા સૂર્યો કરતાંય વધારે તેજસ્વી હાેવા છતાં તે શાંત-સૌમ્ય છે, રાત્રે પણ તે પ્રકાશમાન રહે છે ને અંધકારને ફ્રસ્ કરે છે.

જીએા, આ લીર્થ'કરપ્રભુનેા અતિશય! આ તા હજી દેહની પ્રભાની વાત છે<sub>ફ</sub> આત્માના કેવળજ્ઞાન-તેજની તાે શી વાત! પુષ્ટયવ'ત દિવ્ય પુરુષાની સુદ્રાની આસપાસ

[ ३४. शुंभत्प्रभावलय...

大王王王王

### [ १११ ]

भक्तामर-स्तोत्र ]

之人之人

K

પ્રકાશનું તેજ ( કુ'ડાળુ', તેજોમ'ડળ) હોય છે; તે જ્યાં જાય ત્યાં અજવાળા પથરાઈ જાય. તેમ સર્વજ્ઞતા સાથે દિવ્ય પુષ્ટ્યાતિશયવાળા તીર્થ'કર ભગવાનની સુદ્રા ફરતું કાઇ દિવ્ય-તેજની પ્રભાવાળું માંડલું (ભા-મ'ડળ) હાેય છે; તે હજારા સૂર્ય કરતાંય વધુ તેજસ્વી હાેય છે અને છતાં તે શાંત-સીમ્ય હાેય છે; તે આતાપ નથી કરતું, તેની સામે જોવાથી આંખા અંજાઈ જતી નથી પણુ ઠરે છે. સૂર્ય-ચંદ્ર કે હીરા-માતીના તેજ પણુ તેની પાસે ઝંખવાઈ જાય છે. આવા ભગવાન પાસે અંધારાં હાેય નહિ. તેમની સમીપમાં આતાપ રળી જાય છે ને શાંતિ થાય છે.

ભગવાનને પાેતાને તા કાંઈ રાગ કે શઆદિના ઉપદ્રવ હાેય નહિ; ને તે ભગવાનની હાજરીમાં (સમવસરણમાં રહેલા) બીજા જીવાને પણ શઅ-રાગ વગેરેના કાંઈ ઉપદ્રવ ન થાય. ને હાેય તાેપણ પ્રભુની સમીપમાં (સમવસરણમાં) દાખલ થતાં જ તે દૂર થઈ જાય. અરે, આંધળા હાેય તે.પણ દેખતા થઈ જાય ને પ્રભુને દેખી લ્યે. અહા પ્રભાે, આપને પામીને અમારી અજ્ઞાન-અધતા દૂર થઈ ગઈ ને જ્ઞાનચક્ષુ ઊઘડી ગયા....ત્યાં આપનું દિવ્ય ચૈતન્ય રૂપ અમે દેખી લીધું...અને એના જેવું અમારું ચૈતન્ય રૂપ પણ અમે દેખી લીધું.

અહા, પ્રભુને આત્મા તા સર્વજ્ઞ... તેમના દિવ્ય જ્ઞાનતેજમાં તા ત્રભુકાળ-ત્રભુલાક ઝળકે; અને પ્રભુના દેહ પણુ એવા તેજસ્વી-પ્રભાવાળા કે તેમાંય જોનારને પાતાના સાત ભવ (પૂર્વના, ને આગલા હાય તા તે) દેખાય. અરે, પ્રભુને ઓળખતાં ને તેમના ' જ્ઞાનદર્પણ 'માં જોતાં, પાતાના માક્ષ પણુ તેમાં દેખાય છે. પ્રભાે! આપની વીતરાગી મુદ્રા પાસેનું પ્રભામ ડળ, તે ખરેખર તા અમારા માક્ષને જોવાનું મંગલ-દર્પણ છે; જગતના તે પવિત્ર દર્પણમાં અમને તા અમારા માક્ષ દેખાય છે; આપના જ્ઞાનમાં અમારા માક્ષનું પ્રતિબિંબ દેખાય છે. અને આપના શુદ્ધાત્માને દેખતાં અમારા શુદ્ધાત્મા દેખાય છે.

આ રીતે ભામ'ડળના મહિમા દ્વારા પણુ ધમી'જીવા પાતાની માક્ષભાવનાને ઘૂ'ટે છે. ભગવાનના ગુણના સ્તવન દ્વારા ખરેખર પાતાના તેવા સ્વભાવની ભાવના કરે છે.

(આ રીતે ભગવાનના ૮ અતિશયમાંથી સાતમા ભામ ડળનું વર્ણુન કર્યું.)

— સંતાની ચેતના હર્ષથી નાચી ઊઠે છે— અહાે પ્રલાે ! અનાદિથી નહિ દેખેલું એવું આ કેવળજ્ઞાન-તેજ મને આપના પ્રસાદથી દેખાવા લાગ્યું....તેથી મારા ચૈતન્ય–અંગને હર્ષથી ઊછાળીને, અતીન્દ્રિય આનંદથી હું નાચું છું. (અમૃતચંદ્રસૂરિ : લઘુતત્ત્વસ્ફેાટમાં)

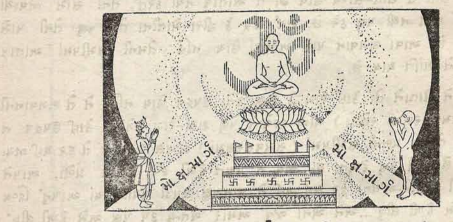
-0-

( 997 )

३५. स्वर्गापवर्ग-गम... ]

user musices in the lac(34) of (at Hill, "out ) wh

(૮) ' પ્રભુના દિવ્યધ્વનિએ ચૈતન્ય-ખજાના ખોલી નાંખ્યા'



स्वर्गापवर्ग गम मार्ग विमार्गणेष्टः ले २वर्श-भेाक्ष सभ भाग के शोधी आपि, सद्धर्मतत्त्वकथनैक पटुः त्रिलोक्याः । सद्धभ तत्त्वडथवे पटु त्रैखु लेडिः दिव्यध्वनिः भवति ते विशदार्थं सर्व-भाषास्वभाव-परिणामगुणः प्रयोज्य ।। लाषा-२वलाव-परिखाभ गुष्ठाथी युक्त.

હે દેવ ! આપના દિવ્યધ્વનિ સ્વર્ગ તેમજ અપવર્ગ એટલે કે માક્ષમાં જવા માટેના માર્ગ બતાવવામાં કુશળ છે, ઇષ્ટ છે. આપના દિવ્યધ્વનિ સાંભળીને મુમુક્ષુજીવા માક્ષના માર્ગ પાતામાં દેખી લ્યે છે. ત્રણ્લોકના જીવાને સત્ધર્મનું સ્વરૂપ કહેવામાં તે સમર્થ છે. આપના દિવ્યધ્વનિ સર્વ પઠાર્થનું સ્વરૂપ અત્યંત સ્પષ્ટ સમજાવે છે અને વળી તે ધ્વનિમાં એક-સાથે સર્વે ભાષારૂપ પરિણમવાનું સામર્થ્ય છે, એટલે બધા જીવા પાતપાતાની ભાષામાં સમજી જાય છે.

વાણીના આવા દિવ્ય અતિશય સર્વજ્ઞભગવાનને જ હાેય છે. માેઢું ઊઘડયા વગર કે હાેઠ હાલ્યા વગર તેમની વાણી સર્વા ગેથી નીકળે છે; તે જ 'અનહદ 'નાદ છે. સંસ્કૃત-પ્રાકૃત-હિન્કી-ગુજરાતી કે ઇગ્લીશ વગેરે હ૦૦ ભાષાના જીવા, તેમજ સિંહ-ગાય-માેર-સર્પ વગેરે તીર્ચ પણ, સૌ પાતપાતાની ભાષામાં પ્રભુના ઉપદેશ સાંભળે છે; દરેકને એમ લાગે છે કે પ્રભુ મારી જ ભાષામાં બાલે છે.

પ્રભુના દિવ્યધ્વનિના ઘણા મહિમા શાસ્ત્રામાં ગાયાે છે. તેમાં મુખ્ય વાત એ છે કે તે માક્ષના માર્ગ દેખાડનાર છે; અને તે ભવે માક્ષ ન પામે તાે સ્વર્ગના માર્ગ પણ દેખાડે છે. જોકે પ્રભુની વાણાંનું પ્રયાજન તાે વીતરાગભાવરૂપ માક્ષમાર્ગ જ સાધવાનું છે; પણ

[ ३५. स्वर्गाववर्ग-गम ...

#### भक्तामर-स्तीत्र ]

માક્ષને સાધતાં-સાધતાં સાધકને કંઈક રાગભાવ બાકી રહી જાય તા તે ભગવાનની ભક્તિ કરતાં-કરતાં સ્વર્ગમાં જાય છે ને ત્યાંથી નીકળીને પછી માક્ષને સાધે છે. માક્ષ વીતરાગતા-પૂર્વક જ થાય છે, રાગના કહ્યુિયા પણ ભવતું કારણ થાય છે ને માક્ષને રાકે છે (-માટે ભગવાને કહ્યું છે કે)

> તેથી ન કરવા રાગ જરીયે કયાંય પણ માક્ષેચ્છુએ, વીતરાગ થઈ ને એ રીતે તે ભવ્ય ભવસાગર તરે. (પ'ચાસ્તિકાય ગા ૧૭૨)

ન્નુએા, આ ભગવાનના ઉપદેશ! દિવ્યધ્વનિમાં ભગવાને આવા ધર્માપદેશ દીધા... તે ઝીલીને જીવા સ્વર્ગ-માક્ષમાં ગયા. વાણીમાંચ આશ્ચર્ય તા ન્નુઓ કે બાલે છતાં માઢું ખાલે નહિ. ભગવાનના ઉપદેશ ઇચ્છા વગર નીકળે છે. રાજ સવાર-બપાર-સાંજે ને રાત્રે છ-છ ઘડી ભગવાનના વાણી નીકળે છે. (કુલ લગભગ ૧૦ કલાક થયા.) તે વાણીમાં ક્રમ નથી હાતા; ભગવાનને ચાલવામાં પગલાંના ક્રમ નથી હાતો. ભાષામાં પણ શખ્દાના ક્રમ નથી હાતા, તથા જ્ઞાનમાં-બાણવામાં પણ ક્રમ નથી હાતો. ભાષામાં એકસાથે બધા તત્ત્વા આવે છે ને સવે જીવાનું સમાધાન થઈ જાય છે. અહાે દેવ! આવા મહિમાવાળી વાણી આપના સિવાય બીજા કાને હાય? એ ઝીલીને અનેક જીવા તત્ક્ષણ અંતર્સુખ થઈને સમ્યગ્દર્શન-જ્ઞાન-આરિત્ર પામી જાય છે. અહાે, ઇન્દ્રો અને મુનિવરા પણ જે સાંભળતાં એકાથચિત્ત થઈ જાય તે વાણીની મધુરતાનું શું કહેવું? 'વચનામૃત વીતરાગના પરમ શાંતરસમૂળ.' પ્રભુની વાણીમાં વીતરાગી અમૃત ઝરે છે, તેનું પાન ભવરાગને મટાડનારું છે. 'કલ્યાણમ દિર' સ્તાત્રમાં કહે છે કે-

> સ્થાને છે આ ગ'ભીર હુદયાબ્ધિ થકી ઉદ્દભવેલી, તારી વાણી તણી પિયુષતા છે જનાેએ કથેલી; તેને પીને પર પ્રમદના સ'ગભાગી વિરામે, નિશ્ચે ભવ્યા અજર-અમરા ભાવને શીઘ્ર પામે.

લોકોમાં કહેવાય છે કે સમુદ્રનું મંથન કરતાં તેમાંથી પહેલાં ઝેર ને પછી અમૃત નીકળ્યું, – એ તાે બધી કલ્પિત વાતાે છે. પરંતુ આપના કેવળગ્રાનથી ભરેલા ગંભીર સમુદ્રમાંથી નીકળેલી વાણીને સત્પુરુષા 'અમૃત ' કહે છે તે યથાર્થ છે; કેમકે તેનું પાન કરનારા ભવ્યજીવા ચાક્ષ્કસ અમરપદને (સ્વર્ગ-માક્ષને) પામે છે. આપની વાણીરૂપ શ્રુતસસુદ્રનું મંચન કરતાં તેમાંથી તાે એકલું અમૃત (એકલી વીતરાગતા જ) નીકળે છે. વાહ રે વાહ જિનવાણી! તું તા જગતના ભવ્યજીવાની માતા છા. ૩૦ (એામકાર) એ જિનવાણીનું પ્રતીક છે. ભગવાન કાંઈ ''ઓ…. મ…. આે…. મ '' એવી અક્ષરરૂપ ભાષા નથી ખાલતા, ભગવાનોા દિવ્યધ્વનિ તાે નિરક્ષરી છે; તેને ૩૦ એવા ચિદ્ધવઉ એાળખાવાય છે.

### [ भक्तामर-स्तोत्र

### ( 288 )

### स्वर्गापवर्ग-गम ... ]

ગેામ્મટસારમાં કહ્યું છે કે ભગવાને કેવળજ્ઞાનમાં જે જાણ્યું, વાણીમાં તેના અન'તમા ભાગ જ આવ્યા; વાણીમાં જે આવ્યું તેનાય અન'તમા ભાગ ગણધરદેવે શ્રતજ્ઞાનમાં ઝીલ્યા; ને ગણધરદેવે જે ઝીલ્યું તેનાય અન'તમા ભાગ બારઅ'ગ-શાસ્ત્રારૂપે રચી શકાયા. આ ઉપરથી સર્વજ્ઞના ગ્રાનની અને તેમની વાણીથી પરમ ગ'ભીરતાના ખ્યાલ આવશે. આજે તે ગ્રાનઅમૃત વિદ્યમાન છે;-ભલે થાડું છે, તાપણુ અમૃતના સમુદ્રમાંથી ભરેલા એક કળશની માફક તે ભવ્યજીવાને માક્ષમાર્ગ દેખાડીને તેની તૃષાને મટાડે છે. શ્રીગુરુઓના પ્રતાપે આજેય માક્ષમાર્ગ જીવંત છે.

> [ં અમૃત વરસ્યા રે પ'ચમકાળમાં....એમ ગુરુકહાન પ્રમાદ્દપૂર્વ'ક મધુર હલકથી ઘણી વાર ગાતા, ને ત્યારે શ્રોતા-જના અતિ પ્રસન્નતાથી તાલી વગાડીને પાતાના હર્ષ વ્યક્ત કરતા.]

> અહા, પ્રભુના ધર્મદરબારમાં એકકાર દિવ્ય દેવદું દુભીના નાદ, ને બીજી કાર પ્ર ના સર્વા ગેથી દિવ્યધ્વનિના નાદ; અહાે પ્રભાે! આપના દિવ્યધ્વનિની મધુરતા પાસે દેવાનાં વાજા પણ ઝાંખા પડી જાય છે. આપના તે ઉપદેશ ભવ્ય-



જીવાને સ્વર્ગ તેમજ માક્ષના પ'થ દેખાડનાર છે. આપની વાણી સાંભળનારા જીવા ભવ્ય જ હાય. અભવ્યજીવ તીર્થ'કરના દરબારમાં આવે જ નહિ. તીર્થ'કરા માક્ષસ્વભાવી છે ને માક્ષના માર્ગ દેખાડનારા છે.-' તિન્નાળં તારવાળં ' પ્રભુ પાતે ભવથી તર્યા ને બીજા જીવાને ભવથી તારનારા છે.

[આત્મામાં દિવ્યધ્વનિના સ'સ્કાર અવ્યક્તપણે પડેલા હેાવાથી ગુરુકહાનને દિવ્યધ્વનિ પ્રત્યે વિશેષ ઉલ્લાસ-ઉર્મિઓ જાગતી, ને તેના મહિમા કરતાં-કરતાં તેઓ પ્રસન્નતાથી ખીલી ઊઠતા. ]

પદ્મનંદી-પચ્ચીસીના આધાર આપીને ગુરુકહાન કહે છે: અહાે ઝષભદેવ પ્રભાે! આપે તાે અંતરના ચૈતન્યખજાના ખાેલી નાંખ્યા, ને દિવ્યધ્વનિ વડે જગતની પાસે તે ખજાના ખુલ્લા મૂકી દીધા. હવે એવાે કાેણુ બુદ્ધિમાન છે કે જે આ ખજાના ન લ્યે! અર્થાત બુદ્ધિમાન ભવ્યજીવા તાે આપની પાસેથી ચૈતન્યખજાનાની વાત સાંભળતાં જ, તેની પાસે રાજપાટને અત્યંત તૂચ્છ સમજીને તે છાેડીને ચૈતન્યખજાના લેવા માટે વનમાં ચાલ્યા ને મુનિ થઈને કેવળજ્ઞાન-ખજાના પ્રાપ્ત કર્યા; ધર્મી-સમ્યગ્દષ્ટિ જીવાએ પણુ પાતાના તે ખજાનાને દેખી લીધા. આ રીતે હે જિનદેવ! આપ અમને ધર્મના દાતાર છે!....આપના

દિવ્યધ્વનિના ઉપદેશ ચૈતન્યખાલના અતાવીને અમને માક્ષવૈભવની પ્રાપ્તિ કરાવે છે.

[ ३६. उन्निद्र हेम...

( 224 )

भक्तामर-स्तोत्र ]

(35)

પ્રભુપ્રતાપે આકાશમાં ખીલ્યાે ફૂલનાે બગીચાે ! [જેના અંતરમાં પ્રભુચરણ વસે છે તેના અંતરમાં ગુણબગીચા ખીલી ઊઠે છે ]



ખીલેલ હેમ-કમળા સમ કાન્તિવાળા, કેલી રહેલ નખ તેજ થકી રૂપાળા; એવા જિનેન્દ્ર તુમ પાદ ડગા ભરે છે, ત્યાં કલ્પના કમળની વિભ્રધા કરે છે.

उन्निद्र हेम-नवपंकज पुंजकान्तो पर्युलसन्नख मयूख शिखाभिरामौ। पादौ पदानि तब यत्र जिनेन्द्र धत्तः पद्मानि तत्र विबुधाः परिकल्पयंति ।।

શ્રી તીર્થ'કર ભગવાનના ૮ અતિશયેા-અશાેકવૃક્ષ, સિંહાસન, ચામર, છત્ર, દેવદુ'દુલી, પુષ્પવૃષ્ટિ, ભામ'ડળ અને દિવ્યધ્વનિ–તેમનુ' વર્ણુન કર્યુ'. હવે તે ઉપરાંત ભગવાનના બીજા કેટલાક અતિશયાેનુ' વર્ણુન કરીને સ્તુતિ કરે છે. આ <sup>શ્</sup>લાેકમાં, પ્રભુના વિહાર વખતે આકાશમાં પદ્મ-કમળની રચના થાય છે તેનુ' વર્ણુન છે.

હે જિનેન્દ્રદેવ! આપનાં પગ નવીન ખીલેલા સુવર્ણકમળ જેવી કાન્તિવાળા છે, તેના નખાેમાંથી મનાહર કિરણાેની પ્રભા ચારેકાર ફેલાય છે. આપ જ્યાં વિહાર કરા છા ત્યાં આપનાં પગ નીચે ૨૨૫ (૧૫×૧૫) સુવર્ણકમલાેની અદ્ભુત રચના થાય છે. અહાે દેવ! જ્યાં આપનાં પગ પડે ત્યાં આકાશમાં કૂલ રચાય. સામાન્ય લાેકા કહે છે કે આકાશમાં

### [ भक्तामर-स्तोत्र

### ३६. डन्निद्र हेम... ]

કૂલ ન ઊગે; પણુ પ્રભુ, આપ વિહાર કરા ત્યાં તાે આકાશમાં આપના પગ નીચે દૈવી કમળા રચાય. આકાશમાં જાણે અદ્દભુત અગીચા ખીદચા. આપના આત્મામાં તાે અન'તગુણ અગીચા ખીદચા ને બહારમાં જ્યાં આપનાં પગ પડથા ત્યાંપણુ દૈવી કમળના બગીચા ખીલી ઊઠચો, ભવ્યજીવાનું હુદયકમળ પણુ ખીલી ગશું; જેના અંતરમાં આપનાં ચરણુ વસ્યા તે ભવ્ય જીવમાં ધર્મના બગીચા ખીલી ઊઠથા.

જુઓ, આ ભક્તિ ! ભગવાનના પગનાં તળીયા કમળ જેવા કાેમળ ને અત્ય'ત સુશાંભિત હાેય છે. પ્રભુ વિહાર કરે ત્યારે તેમને સાધારણ મનુષ્યાની માક્ક પગલાંના ક્રમ નથી હાેતા; તેમજ પ્રભુ પૃથ્વી પર પગ નથી મૂકતા. આકાશગામી પ્રભુના શ્રી-વિહાર અદ્ભુત છે: ' વિના ડગ ભરે, અંતરીક્ષ જાકી ચાલ હૈ. ' પ્રભુનુ' કેવળગ્રાન અક્રમે જાણનારુ' છે, તેમાં ક્રમ નથી; પ્રભુની વાણી અક્રમરૂપ છે, તેમાં અક્ષરાના ક્રમ નથી; અને પ્રભુના વિહાર પણ પગલાંના ક્રમ વગરના છે, તેઓ એક પછી એક પગલાં નથી ભરતા. જેમ પ'ખીને આકાશમાં ગમન કરવા માટે પગલાં નથી ભરવા પડતા, તેમ ગગનગામી ભગવાનને અ'ને પગ એક સાથે રહીને આકાશગમન થાય છે. આધ્યર્થકારી છે ભગવાનની વાત ! અરે, ઋદ્ધિધારી મુનિવરા પણ પગલાં ભર્યા વગર આકાશમાં વિહાર કરી શકે છે, તાે તીર્થ'કર પરમાત્માની શી વાત !

પ્રભા ! અંતરમાં આપના ગુણાના બગીચા ખીદચા ત્યાં બહારમાં પણ કૂલના બાગ ખીડી ઊઠવાે......ચારેકાર સુંગધ પ્રસરી ગઈ. પ્રભા ! આ બજિતદારા ગાયમારા હદયમાં આપના ગુણુરવભાવની સુંગધ પ્રસરી ગઈ, તેમાં હવે વિભાવની દુર્ગ ધ પ્રવેશી શકે નહિ. અને આપના ચરણાની નીચ ખીલેલાં કમળા દેખીને હું તા એમ સમજું છું કે જે બજતના હદયમાં આપનાં ચરણ બિરાજમાન છે તેના અ'તરમાં ગુણના બગીચા ખીલી જાય છે. પ્રભુના શ્રી વિહાર વખતે આકાશમાં સુવર્ણ કમળાની રચના એ કાંઈ કટપના નથી પણ દેવા તેવી રચના કરે છે. ભક્તની ભજિત અને ભગવાનના મહિમા એ બ'ને આશ્ચર્યકારા છે. તે ૨૨૫ સુવર્ણ કમળ અચેત હાય છે, તે અચેત કૂલનેય પ્રભુ અડતા નથી, અલિપ્ત રહે છે, ત્યાં સચેત કૂલની તા વાત કેવી ? અહા, પ્રભુને ઉપરથી રત્ના વરસે ને પગ નીચે કૂલ બિછાય. હે દેવ! આવા બાદ્ય પ્રભાવ પણ આપના સિવાય બીજાને હોતો નથી. અ'તરના કેવળજ્ઞાન-વૈમવ તા કાઈ અચિત્ય ને અતીન્દ્રિય છે. આવા દિવ્યવૈભવ વચ્ચે પણ પૂર્ણ વીતરાગતા તા આપને જ શાભે. જેમ અત્યારે પણ મોટા માણસોનું સ્વાગત કરવા મખમલની લાલ જાજમ વગેરે બિછાવે છે તેમ પ્રભુના વિહારમાં દેવા દેવી સુવર્ણ કમળ બિછાવીને પ્રભુનું સન્માન કરે છે. વિબુદ્ધ-દેવા આવી રચના કરે છે. એવા જ તીર્થ'કર પ્રભુના પુરુષના અત્રિથ છે.

જેમ માેક્ષમાં ગયેલા સિદ્ધ ભગવાન, સંસારમાં પાછા આવે નહિ, તેમ કેવળજ્ઞાન પામીને ગગનવિહારી થયેલા અરિહ'ત ભગવાન જમીન પર પાછા આવે નહિ; કેવળી-પ્રભુના વિહાર આકાશમાં જ હાેય, સમવસરણુ પણુ જમીનથી ઊચે અહર હાેય. ઊ'ચે

### ( 225 )

[ ३६. उन्निद्र हेम...

on the set of the set

### ( 229 )

अक्तामर-स्तोत्र ]

籞逫遼**殩藌蹳澩踜逫籡瘚敪殎鵽<b>嬦麧娞逘**逫鵽鵽鵽**孍**靋鵽

ગયેલા આત્મા નીચે કેમ આવે! તેમ હે દેવ! આપને અમારા અંતરમાં વસાવ્યા છે તેથી અમારા આત્મા પણ હવે ઊધ્વંગામી જ છે, અમે પણ હવે ઊંચા અહેં તપદ તથા સિદ્ધપદને પામશું. –પાછા સંસારમાં પગ નહીં મૂકીએ.—આમ પોતાના આત્માને ભેગા લેળવીને આ સમ્યક્લક્તિ કરી છે.

જીએા, આ સર્વજ્ઞ પરમાત્માના ગુણેાની ભક્રિત! આકાશમાં પુષ્પરચનાના વર્ણુન દ્વારા પ્રભુના ગુણેાનું સ્તવન કર્યું. (૩૬)

\*\*-

### મંત્રા અને ચમત્કારો બાબત

કેટલાક લોકો આ સ્તાત્રને લોકિક ચમત્કારાના 'મંત્ર' તરીકે જીએ છે, પરંતુ એ કાંઈ આ સ્તાત્રનું ખરું રહસ્ય કે મહત્વ નથી. આ સ્તાત્ર દ્વારા જે સર્વેગ્ર-પરમાત્માની સ્તુતિ કરવામાં આવી છે તે સર્વગ્રતા જ આ વિશ્વમાં સૌથી મહાન ને આશ્ચર્યકારી અલીકિક મંત્ર છે; તે સર્વગ્રની શ્રદ્ધા-ભક્તિરૂપ મંત્રદ્ધારા, બહારના બંધનની તાે શી વાત, આત્માના ભવના બંધન પણ તૂટી જાય છે.

ષંધુઓ, આ સ્તુતિ કરનાર કૈાલુ છે કે કાની સ્તુતિ કરે છે, ને કેવા ભાવવડે સ્તુતિ કરે છે, અને સ્તુતિનું ફળ શું છે કે—તેનું સ્વરૂપ સમજીને જેમ-જેમ સૂક્ષ્મ વિચારથી ઊંડા ઊતરશા તેમ તેમ તેમાં કહેલા વીતરાગી તત્ત્વના ચમત્કારા નિજાત્માના સ્વરૂપના પ્રકાશ કરશે. આ રીતે સર્વજ્ઞ જેવા પોતાના સ્વરૂપનું પ્રકાશન (પ્રગટ અનુભવ, પ્ર-સિદ્ધિ) એ જ જૈનધર્મના સાચા ચમત્કાર છે,—કે જે બીજે કચાંચ હાેઈ શકતા નથી. સ્તાત્રદ્ધારા સર્વજ્ઞ-પરમાત્માની સ્તુતિ કરનારના અંતરમાં જે 'સર્વજ્ઞશ્રદ્ધા' છે તે જ મૂળ મ'ત્ર છે ને તે મ'ત્રમાં સિદ્ધપદ્ધને સાધવાની તાકાત છે.

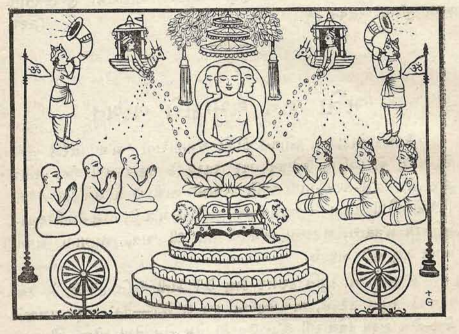
સમયસાર મહા શાસ્ત્ર તે પશુ એક પ્રકારે જોઈએ તા સર્વજ્ઞની પરમાર્થ-સ્તુતિ જ છે. તેમાં (ગા. ૩૧ માં) આચાર્ચમહારાજ કહે છે કે સર્વજ્ઞ જેવા, ઈન્દ્રિયાથી પાર જ્ઞાનસ્વરૂપની અનુસૂત તે સર્વજ્ઞની નિશ્ચય-સ્તુતિ છે. આ રીતે શ્રીગુરુએ સમજાવેલા આ સ્તાત્રના રહસ્યભ્રત ભાવા માક્ષસાધનાના સાચા મંત્રા જેવું કામ કરશે ને સુમુક્ષુ આત્માર્થા જીવાને આત્મસાધનામાં ઉપયોગી થશે.

भक्तामर स्ते।त्र

(992) [ 399 ]

३७. इःधं यथा तव ... ]

જિનેન્દ્રસૂર્ય પાસે અન્ય કુદેવા ઝાંખા પડી જાય છે આશ્વર્યકારી વિભૂતિ વચ્ચે પણ પ્રભુની વીતરાગતા અનેડ છે



એવી જિતેન્દ્ર થઇ જે વિભૂતિ તમાને ધર્મોપદેશ સમયે, નહિ તે બીજાને; જેવી પ્રભા તિમિરહારી રવિતણી છે, તેવી પ્રકાશિત ચહાેની કદિ બની છે?

इत्थं यथा तव विम्नतिरमूत् जिनेन्द्र धर्मोपदेशनविधौ न तथा परस्य। याइक्प्रभा दिनकृतः प्रहतांधकारा ताहक् कृतो ग्रहगणस्य विकासिनोपि।।

હે જિનેન્દ્ર! આ રીતે ધર્મોપદેશ સમચે સમવસરણમાં આપને અષ્ટપ્રાતિહાર્ય વગેરે જે દિવ્ય-આશ્ચર્યકારી વિભૂતિ હાેય છે તેવી બીજા કાેઈ અજ્ઞાની-કુદેવાને હાેતી નથી; એ તાે બધા આપની પાસે, સૂરજની પાસે તારલા જેવા ઝાંખા લાગે છે. લાખા-કરાેડા તારલાંના સમૂહ ઊગીને ગમે તેવું ટમટમ કરે તાેપણ, અધ્યકારને દ્વર કરનારા એક જ દિનકર પાસે જેવી ઝગઝગતી પ્રભા છે તેવી પ્રભા શું તે તારલામાં કઠી થાય?--ન જ થાય.

રાતના તારા ગમે તેવા પ્રકાશે પશુ કાંઈ તેના પ્રકાશ રાતનું અધારું મટાડીને દિવસ ન બનાવી શકે; તેમ મિથ્યાત્વરૂપી રાતમાં રહેલા અજ્ઞાનીજીવા-કુદેવા ગમે તેટલા વિકાસ કરે તાેપણુ હે દેવ ! તેને આપના જેવી વીતરાગતા ને જ્ઞાનપ્રકાશ તા દૂર રહા પરંતુ

[ ३७. इत्थे यथा तव...

अक्तामर-स्तोत्र ]

આહ્યવિભૂતિ પણ આપના જેવી કાેઈને હાેતી નથી. અહા, હજારઆસથી ચમકતું એ ધર્મચક, રત્નજડિત એ માનસ્તં લા, ઇચ્છા વગર નીકળતી એ દિવ્યવાણી, એ આશ્ચર્યકારી ભામંડળ, ે આકાશમાં કમલરચના, ઈન્દ્રદ્વારા પૂજ્યતા,-આવા આશ્ચર્યકારી વૈભવ છે દેવ! જેવા આપને ચચા તેવા બીજા કાઈને થતા નથી .- શું ૮મટમતા તારલામાં કે આગીયા જીવડામાં કદી સૂર્ય જેવા પ્રકાશ હાય છે ? સૂરજ ઊગે ત્યાં તારલાના તેજ ઢંકાઈ જાય ને તે દેખાતા પણ ખંધ થઈ જાય, તેમ અમારા અંતરમાં જ્યાં સર્વજ્ઞદેવરૂપી સૂર્યના પ્રકાશ થયા ત્યાં કુદેવરૂપી તારલાનાં તેજ હણાઈ ગયા; પ્રલા ! હવે અમને તે કાેઈ દેવ દેખાતા નથી, અમારા પરમ ઇપ્ટ સાચા દેવ તા એક આપ જ છેા. પરમ સર્વજ્ઞ અને વીતરાગ એવા આપના સિવાય બીજા કાેઈ દેવને અમારા અ'તરમાં સ્થાન નથી. પ્રલા, આપના દિવ્ય વૈલવના આશ્ચર્ય કરતાંચ, અમને તા તે વૈભવની વચ્ચે પણ આપની વીતરાગતા વધુ આશ્ચાર્ય ઉપજાવે છે.—કચાં આવે। વૈભવ ! ને કર્યા આવી વીતરાગતા ! ખીજા સામાન્ય જીવા તા વાતવાતમાં રાગી-દ્વેષી-કોધી થઈ આય છે ને આ વગેરે વિષયામાં લલચાઈ જાય છે, -- એનામાં નથી તા વીતરાગતા કે નથી સર્વગ્રતા; એને તે 'દેવ' કાેણુ કહે! વીતરાગ અને સર્વગ્રપણે શાભતા દેવ તાે એક આપ જ છા. કાંઈ દેવ વિક્રિયા વડે કદાચ સમવસરણ વગેરેની બનાવટી રચના દેખાડવા માગે તાેપણ છે પ્રલા! જેવા અચિંત્ય પ્રસાવ આપનામાં છે તેના લાખમા લાગનાેય પ્રસાવ તેમાં આવી શકતા નથી. આપની પાસે તા સાક્ષાત્ ઇન્દ્ર આવીને નમે છે, માચાચારી રચનામાં ते કचांथी खेव ?

જીઓ તેા ખરા, પ્રભુનું આકાશગમન, આકાશમાં પગ નીચે સુવર્ણ-પુષ્પાની રચના, માંહું ખાલ્યા વગર સર્વાંગેથી ખરતી નિરક્ષરી વાણી, કેવળી પદમાં કરાડા વર્ષો સુધી અના-હારીપશું—આ બધા વૈભવ શુદ્ધ જૈન સિવાય બીજા કાેણ માને છે ? જેઓ ભગવાનને પણ લાેજન હાેવાનું માને, રાંગ માને, આકાશને બદલે જમીન પર ચાલવાનું માને, પુષ્પવૃષ્ટિને બદલે પ્રભુ ઉપર તેજોલેરયાના શસ્ત્રપ્રહાર થવાનું માને-એવા મતમાં રહેલા કાેઈ જીવ, સર્વદ્યપરમાત્માની સાચી સ્તુતિ કરી શકે નહીં. હજી જેને આવી બાદ્યવિભૂતિનાય વિધાસ ન બેસે, એને સર્વદ્યતા ને વીતરાગતારૂપ અંતરંગ વૈભવ તા કથાંથી સમજાય ?— આ રીતે, ભગવાનની આશ્ચર્યકારી સ્તુતિ રૂપ આ મक્તામારત્તાન્ન શુદ્ધ દિગંબર જૈનઆમનાયવાળા સુનિરાજ માનતુંગસ્વામીની જ રચના છે...અને તેમાં અત્યંત સુંદરતા દેખીને સમસ્ત જેનાએ તે અપનાવ્યું છે.

તીર્થ'કર લગવાનને પહેલાં સાધકદશામાં જે રાગથી આ તીર્થ'કરપ્રકૃતિ વગેરે ઉત્તમ પુષ્ટ્ય બંધાયા, તે રાગનાય તે વખતે તેમને આદરભાવ ન હતા; ને હવે સર્વજ્ઞ થયા પછી તે પુષ્ટયનાં ફળ પાક્યાં તેમાં પણુ પ્રભુને રાગ થતા નથી. જેને રાગના આદર હાય તેને તા આવાં ઉત્તમ પુષ્ટય બંધાય જ નહિ. અંતરના અન'ત ચતુષ્ટયરૂપ ચૈતન્યવૈભવની સાથે સાથે બહારમાં તીર્થ'કરપદની વિભૂતિ તીર્થ'કર ભગવ'તાને જ હાય છે. બીજા સામાન્ય-

### िभक्तामर-स्तोत्र

Ŏ

३७. इत्थें यथा तत्र... ]

કેવળજ્ઞાની ભગવ તોને જોકે અંતરના ચૈતન્યવૈભવ તા તીર્થ કરપ્ર જેવા જ હાય છે, પણ બહારના વૈભવ તેવા હાતા નથી.-છતાંય આકાશગમન, નીરાહારી પણ વગેર તા તેમને પણ હાય જ છે. આત્મશક્તિના મહિમા કાઈ અલીકિક છે, તેના પૂર્ણ વિકાસ થતાં તેની સાચેના બાદ્યવૈમવ પણ આશ્ચર્યકારી હાય છે. એવુ' કાઈ મહાન આશ્ચર્ય આ જગતમાં નથી, કે પૂર્ણ પરમાત્મપદને પામેલા ભગવ તા પાસે પણ જે ન હાય! જગતના બધા આશ્ચર્યોમાં પણ સૌથી વધુ આશ્ચર્ય (અદ્લુતથી પણ અદ્લુત, અથવા બધા આશ્ચર્યથીચે પાર) તા આત્માના આનંદસ્વભાવ અને તેની અનુભૂતિ છે. અને તે સ્વભાવ હે દેવ! આપે જ પ્રગટ કરીને અમને દેખાડયા છે. અન્ય કાઈ દેવાને એવા સ્વભાવ પ્રગટયા નથી, તો તે દેખાડી કચાંથી શકે? આવા આશ્ચર્યકારી આપને આજાળીને જે સમ્યક્સ્તુતિ કરે તેની લવની ખેડી તૂરી જાય...ને તે આપના જેવા થઈ જાય. [ ૩૭ ]

### "મંત્રો—" [એક મજાની વાત]

१. णमो जिणाणं जिनाने नभस्डार.

२. णमो ओहिजिणाणं અवधिज्ञानी जिनाने नभस्डार.

३. णमो परमोहिजिणाणं परभव्यवधि जिनोने नभरकार,

४. णमो सठ्वोहि जिणाणं सर्वावधि-जिनाने नभरेडार.

५. णमो अणंतोहि जिणाणं अन'तअवधि-जिनाने नभ२डार.

६. णमो कोइबुद्धिणं डेाण्ट अद्भि-लिनाने नभस्डार.

७. णमो बीजबुद्धिणं अीजिथुद्धि-जिनेाने नभरेडार,

८. णसो पदानुनारिणं भद्दानुसारी-जिनाने नभस्डार.

९, णमो संभिण्ण सोदारणं स लिन्न श्रीता-जिनाने नभरडार,

१०. णमो उजुमदीणं ऋजुभति-જિनाने नभस्डार.

આપે આ મંત્રા વાંચ્યા ! ભક્તામર-સ્તાેત્રની ઉપાસનાના ચંત્રા સાથે ત્રકહિના મંત્રા આવે છે...તે ઋદ્ધિ-મંત્રા ખરેખર શું છે, તે જાણા છા ? લગમ્ગ ૨૦૦૦ વર્ષા પહેલાં રચાયેલા વદ્સંદાગમના ચાથા ખંડમાં (પુસ્તક ૯માં) મંગલાચરણરૂપે ઋદ્ધિારી સુનિશ્વરાને નમસ્કારરૂપ આવા મંત્રા (૪૪ સૂત્રા) આવે છે. તે લઈને કાેઈએ 'ભક્તામર 'ના ઋદ્ધિમંત્રા કરીકે ગાઠવી દીધા છે. વિશેષ જાણકારી માટે ષટ્ખ'ડાગમ-પુસ્તક ૯ સું વાંચશા તા આનંદ થશે.

[ ३८. रच्योतन् मदा...

भक्तामर-स्तोत्र ]

### (32)

જેના અંતરમાં ભગવાન બિરાજે....એને ભય કવા ? (૧. જિનમાર્ગના આશ્રય કરનારને ગાંડા હાથીના ભય નથી.)



श्च्योतन्मदाविल विलोल कपोलमूल मत्तः भ्रमत्भ्रमरताद विवृद्धकोपम् । ऐरावताभमिमं उद्धत्तमापतन्तं औरावते उक्षित ઉद्धत ढाथी साभे, हष्ट्वा भयं भवति नो भवदाश्रितानाम् ।।

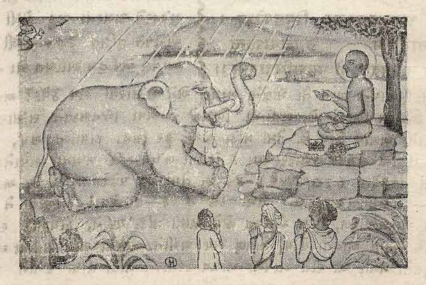
પ્રભા ! આપના ભકત તા માક્ષના સાધક, એને સ'સારમાં ભય કેવા ? અહા, જેના અ'તરમાં જિનદેવ બિરાજે છે, શુદ્ધાત્મા બિરાજે છે એવા જિનભકતને સ'સારમાં જુદા જુદા ભયેાના અભાવ હાય છે. તેમાં ગાંડા હાથી, ક્રૂર સિંહ, દાવાગ્નિ, સર્પ, શત્રુસેના, યુદ્ધભૂમિ, તાેફાની સમુદ્ર, જલાદર-રાગ કે બેડીનાં બ'ધન-એ બધાના ભયાના અવાવ બતાવનારાં નવશ્લાક ( ૩૮ થી ૪૬ ) કહે છે; તેમાં આ પહેલા શ્લાક છે; આ શ્લાકનું નામ છે-'ગજભયભ'જકસ્તુતિ.' તેમાં કહે છે કે-હે દેવ ! મદઝરતા ને ભમરાના યુંજારવથી આકુળવ્યાકુળ, માટા ઐરાવત જેવા હાથી ગાંડા થઈને, કોધપૂર્વક સુ'ઢ ઊંગી કરીને સામે દાડતા આવતા હાય, તાેપણ ભય પામીને આપના ભક્ત પાતાના અ'તરમાંથી આપને ભૂલતા નથી; આ રીતે આપના આશ્રય કરનારને ગાંડા હાથી દેબીને પણ ભય

#### [ भक्तामर-स्तात्र

### ३८. इच्योतन् मदा... ]

થતા નથી. અરે, આપના ભક્ત ચૈતન્યભાવના વડે અંદરના કોધભાવને પણ જીતી લ્યે છે ત્યાં વળી બહારના હાથીના ભય કૈવા ? આત્માની શાંતિમાં ભય કાેના ? અજ્ઞાની-દુષ્ટ લાેકા કહેતા કે ' હસ્તિનાં તાડચેદપિ ન ગચ્છેત જિનમ'દિરે અર્થાત્ હાથી મારવા માટે પાછળ પડચો હાેય તાેપણ જિનમ'દિરમાં ન જવું. ' (એ તાે અજ્ઞાનીની ધમ'દ્રેષની મિથ્યા વાત છે. ) અહીં તાે કહે છે કે તારે હાથીના ભયથી ખચવું હાેય તાે જિનદેવનું શરણ લે.

જિનદેવના ભક્ત, બહારમાં ગાંડા હાથી કે કૂર સિંહ વગેરે ઉપસગાંની વચ્ચે પણ નિર્ભયષણે હૃદયમાં જિનસક્તિને ભૂલતા નથી. જેનું ચિત્ત જિનગુણુમાં લાગેલું છે તેને બહારના ભય હાતા નથા; અને જિનગુણુચિંતનમાં વિશુહપરિણુમ થતાં તેને પૂર્વના શુભક્ષેમોંના રસ વધી જાય છે ને અશુભક્મેાંના રસની હાનિ થઈ જાય છે; તેથી તેના કુળમાં કચારક બાદ્ય ઉપસર્ગ ટળી જાય છે ને દેવાદિ તેના આદર કરે છે. (-પ્રદ્રાચારી સુદર્શન શેઠ, ફાંસીગર યમપાલ ચાંડાલ, સતી સીતા-સામા-ચંદના-અંજના-દ્રીપદ્ધ વગેરેના જીવનમાં આવા પ્રસંગા પ્રસિદ્ધ છે.) અને કાંઈને પુષ્ટયના રસ વધવા છતાં પૂર્વના કાંઈ ઉદય બાકી રહી ગયા હાય તા, મુનિ જેવાને પણ સિંહ વગેરે ખાઈ જાય કે અગ્નિમાં બાળી નાંખે-એવા પ્રસંગા પણ બને છે. (પારસનાથના પૂર્વ ભવા તથા પાંડવસુનિરાજ વગેરના જીવનમાં એવા પ્રસંગા બન્યા છે.) પણ એવા પ્રસંગય તે ધર્મા જીવા ભગવાન જિનેશ્વરના ગુણૂચિંતનને કે તેમના વીતરાગ માર્ગને છાંડતા નથી, તેમાં દઢ રહીને આરાધના કરે છે એટલે તેમને પણ તે ઉપદ્રવા ધર્મ'સાધનામાં વિદ્ય કરી શકતા નથી, નિર્ભયપણે તેઓ ધર્મ'ને સાધે છે. આ રીતે પુષ્ટય-પાપના વિચિત્ર ખેલની વચ્ચે ધર્માંજીવા જિનમાર્ગ'ને (ગ્રાનચેતનાને) કઠી છોડતા નથી, પોતાની ધર્મસાધનામાં નિશ્ચલ રહે છે; ઉદયભાવો-રૂપી ગાંડા હાથીને ગ્રાનચેતનાવહે વશ કરી લયે છે.



### [ ३८. इच्योतन् सदा...

### ( 223 )

### भक्तामर-स्तात्र ]

પારસનાથના જીવ પૂર્વભવમાં હાથી હતા, ગાંડા થઈને તાકાને ચડચા હતા પણ

મુનિરાજને દેખતાં જ શાંત થઈ ગયાે ને સમ્યગ્દર્શન પામ્યા; રામચંદ્રજીના સમયમાં ત્રિલાકમંડન-હાથી ગાંડા થઈ ને ભાગ્યા પણ જ્યાં ભરતે શાંતદ્ધિથી તેની સામે જોયું ત્યાં પૂર્વ ભવના જતિસ્મરણપૂર્વક તે એકદમ શાંત થઈ ને ઊભા રહ્યો; વૈશાલીના હાથી ગાંડા થઈ ને દાડયો, ત્યાં મહાવીર-કુમાર તેની સામે જઇને નિર્ભયપણે ઉભા ને તેના ઉપર શાંતદ્ધ કરતાં જ તે એકદમ શાંત થઈ ગયા. — આ બધા મહાત્માઓ તે વખતે



કાંઈ ભક્તામરના આ શ્લાેક નહાેતા બાલતા, પણુ તેમના અ'તરમાં જિનગુણચિ'તનરૂપ શાંત જિનભક્તિ વર્તતી હતી, ત્યાં કુદરતયાંગે એવા પ્રસંગા બની ગયા. અ'તરમાં આરાધના હાેય ત્યાં બહારમાં આવા પ્રસંગ કાેઇકને બને, કાેઇકને ન પણ બને; પણ ધર્માં અંતરમાં એવા ભય નથી થતાે કે—આ સિ'હ કે હાથી મારા સમ્યક્ત્વાદિ ધર્મના નાશ કરશે. તે શરીરને ખાઇ જશે કે કચડી નાંખશે તાેપણુ મારી ધર્મઆરાધના છૂટશે નહિ, મારા અ'તરમાંથી જિનભક્તિ છૂટશે નહિ. આ રીતે જિનભક્તિ 'ગજભયલ'જક' છે.

ઘણા સુનિઓને ઘાણીમાં પીલી નાંખ્યા, તાે શું તેમના અંતરમાં જિનભક્તિ ન હતી ? -હતી; પણ ક્રાેઈ અશુભકર્મના ઉદયે તેમ બન્સું; છતાં તે વખતેય પરમાર્થ જિનભક્તિથી ચૈતન્યના ચિંતનમાં ચિત્તને જોડીને, ઘાણીની વચ્ચે પણ કેવળજ્ઞાન પામ્યા, ને તરત ઉપસર્ગ પણ શાંત થઇ ગયા. વળી ઘણું સુનિઓમાં એવી શક્તિ હાેય છે કે વિકલ્પમાત્રથી ઉપસર્ગ દ્રર કરી શકે. સંગમદેવના ઉપસર્ગને એક સંકલ્પમાત્રથી દ્રર કરવાની તાકાત પ્રભુ-પારસ-સુનિમાં હતી;---પણ તેઓ બાહ્ય સંકલ્પમાં ન રાકાયા, અંદર ચૈતન્યના ચિંતનમાં જ ચિત્તને એકાગ્ર કરીને કેવળજ્ઞાન પામ્યા. ત્યાં ઉપસર્ગો એની મેળે શાંત થઈ ગયા. વિકલ્પ કરીને ઉપસર્ગને દ્રર કરવા તેના કરતાં નિર્વિકલ્પ થઈને ઉપસર્ગને શાંત કર્યો, તે ઉત્તમ છે. માટે કહ્યું છે કે---

> કર્મા તણા જે વિવિધ ઉદય-વિપાક જિનવર વર્ણું ગ્યા, તે મુજ સ્વભાવા છે નહિ, હું એક જ્ઞાયકભાવ છું.

[ ગુરુકહાનને આ ગાથા ઘણી પિય હતી; ઇસ્પિતાલમાં આંતિમ દિવસામાં પણ તેમની સમક્ષ પ્ર. હરિભાઈ આ ગાથા બાલ્યા હતા, ને ગુરુદેવે પ્રમાદ વ્યક્ત કર્યો હતા. ] —-આ રીતે કર્માથી ભિન્ન જ્ઞાયકસ્વભાવની ભાવના તે જ ધર્મીનું મુખ્ય કાર્ય છે, ને તે જ સાચી જિનભક્તિ છે. આંદર આત્માના આનંદના વેદનસહિતની આ ભક્તિ છે. આત્મસ્વભાવના આશ્રય કરીને આવી ભક્તિ (-આત્મસાધના)માં મસ્ત જીવાને મદમસ્ત હાથીના પણ ભય હાતા નથી.

### [ भक्तामर-स्तोत्र

なったったったったっと

३८. इच्योतन् मदा... ]

attest to the the

હાથી કેવા ? કે મદમસ્ત, કામવાસનાથી જેના કુંભરથળમાંથી મદ ઝરે છે, ભમરાના ગુંભરવથી ત્રાસીને જે કોાધેત થયા છે, જે ઐરાવત જેવા માટા છે ને નિરંકુશપણે દંત્શળ વીંઝતા થકા સુંઢ ઊંચી કરીને સામે દાંડવો આવે છે;—આવા હાથીને દેખીને પણ હે જિનેશ ! આપના ચરણના આશ્રય કરનારને કાેઈ હૃાય થતા નથી. તેમજ, અંતરમાં અશુભકર્મરૂપી માટા હાથી ઉદયમાં આવે ને પ્રતિકૃળતાના ઢગલા થાય તાેપણ, નિજ ચૈતન્યસ્વરૂપનું શરણ લઈ ને તેના આશ્રય કરનારા ધર્માત્મા તે કર્માને ગાંજતા નથી; હે દેવ ! સ્વભાવનું શરણ લઈ ને તેના આશ્રય કરનારા ધર્માત્મા તે કર્માને ગાંજતા નથી; હે દેવ ! સ્વભાવનું શરણ લેઈ ને તેના આશ્રય કરનારા ધર્માત્મા તે કર્માને ગાંજતા નથી; હે દેવ ! સ્વભાવનું શરણ લેનારા આપના ભક્ત કર્માથી ડરી જાય કે માર્ગથી ડગી જાય— એમ બનતું નથી. તે તા માર્ગથી અચ્યૂત રહીને કર્માની નિર્જરા કરી નાંખે છે. એને પ્રતિકૃળતા કેવી? પ્રતિકૃળ સંયોગો એની આરાધનાને દાબી શકતા નથી. આ રીતે સમક્તિી જવા નિઃશ'ક અને નિર્ભય હાય છે. બહારમાં કદાચ હાથીથી ડરીને ભાગતા હાય તાપણ અંતરમાં આત્માના સ્વરૂપ સંબંધમાં તેઓા નિર્ભય છે, સ્વરૂપના નાશની તેમને શ'કા થતી નથી. વજપાત થાય ને આખું જગત ખળભળી જાય તાપણ ધર્મી પાતાના સ્વભાવથી ચ્યુત થતા નથી ને જિનમાર્ગનું શરણ છાડતા નથી. તેથી શાસ્ત્રમાં કહ્યું છે કે જેના અંતરમાં દેદ જિનબદિત છે તેને સંસારમાં ભય નથી.

આ રીતે ભક્તામર-સ્તાત્રમાં 'ગજભયભંજક' નામના ૩૮મા શ્લાક કહ્યો; હવે 'સિંહભયસંજક' નામના ૩૯મા શ્લાક કહેશે. (૩૮)



### ' પ્રભુ દરિયાને પી ગયા !

સર્વ જ્ञદેવની સ્તુતિ કરતાં શ્રી અમૃતચંદ્રસૂરિ કહે છે કે હે લગવાન ! ગ'ભીર મહિમાથી ભરેલા કેવળગ્રાનસમુદ્રને આપ ઘૂંટડાની જેમ પી ગયા છેા; કેવળગ્રાનની ઉલ્લસતી લહરીએા આપનામાં જ સમાઈ ગઈ છે, તે હવે બહાર કેલાતી નથી.

હે દેવ! આપના વૈભવના માત્ર એક કહ્યુને દેખવાથી ઉત્પન્ન થયેલા આશ્ચર્ય વડે અનુસવાતા સુખને લીધે ભગ્યજીવાનાં નેત્રો સ્તબ્ધ થઈ જાય

(-' શક્તિમણિત-કાેશ '= શક્તિરૂપી મણિજડેલાે ભ'ડાર : અ. ર : ૧૪-૧૫)



भकामरस्तोत्र ]

(124) [3&]

[ ३९. भिन्नेभ-कुंभ...

જેના અંતરમાં ભગવાન બિરાજે....એને ભય કેવેા ? (ર. જિનમાર્ગના આશ્રય કરનારને કૂર સિંહના ય ભય નથી.)



ભેદી ગજેન્દ્ર-શિર શ્વેત રૂધિરવાળા, માતી સમૂહ થકી ભૂમિ દીપાવી એવા; દાઉલ સિંહ તણી દ્વાર વિષે પઉ જે, ના ઉજપાદ-ગિરિ આશ્રયથી મરે તે.

भिन्ने न-कुंभ गलदुज्ज्वल शोणिताक्त मुक्ताफल प्रकरभूषित भूमिभागः बढक्रमः क्रमगतं हरिणाधिपोपि नाक्रामति क्रमयुगाचल संश्रितं ते ।।

હે દેવ! જેનુ' ચિત્ત આપના ' कमयुग ' એટલે ચરણકમળમાં અચલપણે આશ્રિત છે તેને સિંહના ભય નથી, સિંહ પણ તેના પર આક્રમણ કરતા નથી. સિંહ પણ કેવા ? કે જેણે પંજાના પ્રહાર વડે માટા હાથીના કુ'ભસ્થળને ચીરી નાંખ્યું' છે ને તે હાથીના કુ'ભસ્થળમાંથી વેરાયેલા, લાહીથી ર'ગાયેલા, સફેદ ગજમાત્તી-મુક્તાફળવડે પૃથ્વીના ભાગ ચમકી રહ્યો છે; ભદ્ર જાતિના ઉત્તમ હાથીના મસ્તકમાં માતી પાકે છે, તેને ગજમાત્તી કહેવાય છે; આવા ગજમાત્તી બધા હાથીના મસ્તકમાં નથી હોતા. આવા બળવાન હાથીના મસ્તકને પંજાના પ્રહાર પડે જેણે ચીરી નાંખ્યું છે - એવા સિંહ ' बद्धक्रम' છલાંગ મારતા આવતા હોય,

### [ भत्तामर-स्तोत्र

### ३९. भिन्नेभ-कुंभ... ]

( 225 )

ને આપના ભક્ત 'क्रमगतम्' તેના પંજાની વચ્ચે આવી પડચો હાેય, તાેપણુ 'क्रमयुग' આપના ચરણુકમળના અચળ આશ્રય કરનાર ભક્ત ઉપર તે સિંહ આક્રમણુ કરતા નથી. અહાે જિનદેવ! આપની સમીપમાં સિંહ જેવા ક્રૂર જીવા પણુ શાંત થઈ જાય છે.



જુઓ, મહાવીર ભગવાનના જીવ જ્યારે પૂર્વ દશમા ભવમાં સિંહ હતા, ત્યારે બે મુનિઓ તેને સંબાધવા આકાશમાંથી ઉતર્યા, ને સિંહ તા એ મુનિવરાની વીતરાગી શાંતિ દેખીને ચકિત થઈ ગયા; મુનિઓને તા સિંહના ભય ન લાગ્યા, પણ ઊલટા તે સિંહ મુનિઓને દેખીને શાંત થઈ ગયા ને આત્મજ્ઞાન પામ્ચા. વળી, અંજના (હનુમાનની માતા) જ્યારે વનની ગ્રૂક્ષમાં રહેતી હતી ને મુનિસ્વતસ્વામીની ભક્તિ

કરતી હતી, ત્યારે ગૃફાના ખારણે એક ક્રૂર સિંહ આવીને ત્રાડ પાડવા લાગ્યા; ભયભીત અંજના જિનસ્મરણ કરવા લાગી; ત્યાં તાે એક દેવે અષ્ટાપદ (આઢ પગવાળા સિંહ)નું રૂપ ધારણ કરીને તે સિંહને ભગાડી મૂક્યો ને અંજનાની રક્ષા કરી.—પુષ્થયોગે ધર્માત્માઓને આવા યાગ બની જાય છે.

' કાેઈવાર સુનિને સિંહ-વાધ ખાઈ પણ જાય છેને ! પારસનાથના જીવને પૂર્વે આનંદરાજાના ભવમાં સિંહ ખાઈ ગયા, સુકાેશલસુનિને વાઘણુ (-તેને જન્મદેનારી માતા હતી તે જ વાઘણુ થઈને ) ખાઈ ગઈ, —આવા પણુ પ્રસંગ બને છે ને ! '

-- એના ખુલાસા પહેલાં કહેવાઈ ગયા છે (જીએા પાનાં ૧૯-૨૦ તથા ૧૨૩, ૧૩૦). એ પ્રકારના અશુભકર્મના ઉદય બાકી હાય તા તેવા પ્રસંગ બની જાય, પહુ એવા પ્રસંગેય જેના અંતરમાં જિનસક્તિ છે તેને કાેઈ ભય નથી; મૃત્યુ આવે તાપણ તેઓ ધર્મની આરાધના છાેડતા નથી. સિંહ આવીનેય શું કરશે ? શું તે મારા સમ્યક્ત્વાદિ ધર્મને ખાઈ જશે ?-કદી નહીં.-- એમ ધર્મી જીવ નિઃશ'ક ને નિર્ભય રહે છે. પાછળ સિંહ આવતો હાય ને ધર્મી જીવ ભાગે પણ ખરા, એ જાતના નાંકાયારૂપ ભય હાય, પણ જિનમાર્ગમાં તેઓ નિઃશ'ક છે, તે વખતેય નિજધર્મના નાશના ભય કે મિથ્યાત્વરૂપ ભય તેમને હાતો નથી. સિંહના પગ વચ્ચે પડવા હાય તાપણ ધર્માત્મા નિઃશ'ક છે કે સિંહ મારા ધર્મ ઉપર આક્રમણ નહીં કરી શકે-જુઓ, આ જિનભક્તની અંતરંગ દશા !

[ ३९. मिन्नेभ-कुंभ...

भक्तामर-स्तोत्र ]

બહારમાં કૂર સિંહ ને ઓંદરમાં અશુલકર્માના ઉદયરૂપ સિંહ, તેના ઉપસગે જિન-ભક્તને વિશુદ્ધ પરિણામવડે દૂર થઈ જાય છે; એવા ઉપસર્ગ કદાચ આવે તા તે ઉપસર્ગની વચ્ચે સાધકજીવની શૂરવીરતા એવી જાગી ઉઠે છે કે, ઉપસર્ગથી ડરીને તેઓ આરાધનાને છેાડતા નથી. અશુભકર્મના ઉદય પલટવામાં કાેઈવાર આવી સ્તુતિના શ્લાક પણ નિમિત્ત અની જાય છે; તેથી આગલા શ્લાકનું નામ 'ગજસયસ'જક-સ્તૃતિ ' હતું ને આ શ્લાકનું નામ 'સિંહલયલ'જક-સ્તુતિ' છે. પ્રલાે! સિંહના બે પગ વચ્ચે ઊભા હાેઈએ ત્યારે પણ અમારા હુદયમાં આપ બિરાજો છેા, અમારા અંતરમાં આપ હાજર છેા, પછી આપની સમીપમાં અમને સિંહના ભય કેવા? જ્યાં પરમાત્મા બિરાજતા હાેય ત્યાં સમવસરણમાં સિંહ વગેરે પણ શાંત-અહિંસક બની જાય છે; ને સસલાં પણ તેનાથી ડગ્તાં નથી. તા જ્યાં અમારા જેવા ધર્માત્માના હુદયમાં આપ બિરાજી રહ્યા છેા ત્યાં અમને સિંહ વગેરેના ભય કેવા ? કર્મના ઉદયરૂપ સિંહના કે પ્રતિકૂળતાના પણ અમને ડર નથી. એનાથી ભિન્ન शायअ-चिद्दान दतत्त्वनी अनुभूति ने आवना निर'तर वर्ते छे. अभे सर्वज्ञनु शरख सीधु छे; સર્વજ્ઞના સમ્યક્શ્રદા-ગ્રાનરૂપ બે ચરણુનું જેણે શરણુ લીધું છે એવા અમે, કદાચ સિંહના પંજા વચ્ચે હાેઈએ તાેપણ ધર્મમાં મૂંઝાતા નથી, ભયભીત થઈને ધર્મને છેાડતા નથી. અપજશ આવે, દરિદ્રતા આવે, રાગ આવે, કાેઈ બેડીથી બાંધીને જેલમાં પૂરે-તાેપણ હે નાથ! આપના ભક્ત કમંરૂપી સિંહના પંજામાં સપડાતા નથી, નિર્ભયપણે તે માક્ષના માગે ચાલ્યા જાય છે. અનંતવીય શક્તિવાળા આત્માનું શરણ લીધું ત્યાં હવે કાના ભય ? ચૈતન્યના સાધક ધર્માત્માને પૂર્વનાં અશુભકર્મી હાેય તે છૂટી જાય છે ને નવાં પુષ્ટય બંધાય છે. અને કદાચ કાઈ અશુભકર્મ રહી જાય ને પ્રતિકૂળતા આવી પડે તા ત્યારે તેને વિશેષ પુરુષાર્થ બગી ઊઠે છે; ઉદયના પ'બામાં તેની ચેતના કસાતી નથી. પુષ્ય અને પુરુષાર્થના તેને સમેળ હાય છે.

અહા પ્રભા ! જેનું ચિત્ત આપના ધ્યાનમાં લાગેલું છે તેને બહારમાં સિંહ આવીને આતા હાય તાપણ શું ? આપના ગુણમાં જેનું ચિત્ત લાગેલું છે તેને સિંહના ભય નથી; અરે, માશું સિંહના માઢામાં હાય ને અંદર આત્મામાં કેવળગ્નાનની તૈયારી ચાલતી હાય ! -તેણે અંતરમાં પરમાર્થ ભગવાનનું (આત્મસ્વભાવનું) શરણ લીધું છે. કર્મના ઉદયરૂપ સિંહ છલાંગ મારીને અમને દબાવી દેશે કે અમારા ચેતનશરીરને (-ધર્મને) ખાઈ જશે -એવી બીક ધર્મીંને થતી નથી, એણે તા અંદરમાં પરમાત્મસ્વભાવનું શરણ લીધું છે. બહારમાં કાઈ દેવ સિંહનું રૂપ ધારણ કરીને કહે કે તું જિનધર્મને છાડી દે, નહીં તર તને ખાઈ જઈશ; -તા ત્યાં પણ સિંહના ભય પામીને જિનેન્દ્રભગવાનનું શરણ ધર્માત્મા છાડતા નથી. હે દેવ ! અમે આપના ચરણના ને આપના વીતરાગમાર્ગના આશ્રય લીધા ત્યાં સિંહ-વાઘ અમને હવે શું કરશે ? એ તા પશુ છે ને આપ તા પરમાત્મા છા. આપનું શરણ લેનારને એ તિર્યાંચ-ળિચારાં શું કરશે ! ગ્રાયકસ્વરૂપની ગ્રફામાં કર્મરૂપી સિંહના

[ भक्तामर-स्तोत्र

३९ भिन्नेभ-कुंभ... ]

પ્રવેશ નથી. જેણે જ્ઞાયકસ્વરૂપના આશ્રય લીધા (શુદ્ધોપયાંગ વડે તેમાં પ્રવેશ કર્યો) તેના ઉપર કર્મરૂપી સિંહ આક્રમણ કરી શકતા નથી. અંતરમાં આત્માની આવી નિર્ભયદશા ખીલી ગઈ તેની સુખ્યતા છે; ને જ્યાં સ્વસન્સુખ આવી નિર્ભયદશા થઈ ત્યાં બહારના સંયાગથી પણ નિર્ભય થઈ ગયા; હવે કાેઈ સંયાગ આવીને મારા ધર્મને દાબી દેશે એવા ભય તે ધર્મી ને રહ્યો નહિ.

જ્યાં ચૈતન્યસ્વભાવના આશ્રય કર્યો ત્યાં કર્મરૂપી સિંહના પગ બધાઈ ગયા. ચૈતન્યની ચૈતના સામે હવે ઉદયતું જેર ચાલે નહીં. અમે અમારા સ્વભાવમાં જઈએ છીએ ત્યાં કર્મોદયા ખરીને અકર્મરૂપ થઇ જાય છે. આ રીતે નિર્ભયપણે ધર્માજીવ જિનભક્તિ કરતાં કુરતાં મેહ્મપુરીમાં ચાલ્યા જાય છે.

[ લક્તામરસ્તાત્રના આ ૩૯ મા શ્લાકમાં ' बढकम, क्रमगतं અને क्रमयुग' આવા ત્રણુ શાબ્દા છે, તે તરફ લક્ષ ખેંચીને પૂ કાનજીસ્વામીએ કહ્યું હતું કે જીઓ, દરેક દ્રવ્યની પર્યાયના ઉત્પાદ-વ્યય ' કમબહ ' થાય છે એ સિહાંત છે. વિશ્વના સમસ્ત પદર્શામાં કમબહ-નિયમિત પરિણમન, અને ભગવાન સર્વજ્ઞદેવને સમસ્ત દ્રવ્ય-ગુણ-પર્યાયોનું જ્ઞાન, - આ રીતે સર્વજ્ઞના જ્ઞાનસ્વભાવ, ને રૂપેાના પરિણમનસ્વભાવ, તેની સ'ધિ છે, તેમાં આડું અવળું થતું નથી; એટલે કે સર્વજ્ઞ-જ્ઞાન જાણે કાંઈક, અને પદાર્થમાં પરિણમન થાય બીજી કાંઈક, એમ બનતું નથી. અને આવા જ્ઞાનસ્વભાવના નિર્ણય કરનાર જીવને શુદ્ધ જ્ઞાનરૂપ માક્ષમાર્ગના ક્રમ પાતામાં શરૂ થઈ જાય છે. — આ ન્યાય તેઓશ્રીને ખૂબ પ્રિય હતા અને તેનું જ્ઞાનસ્વભાવની સન્મુખતાપ્રેસ્ક અતિ સુંદર, ગંભીર અને સ્પષ્ટ વિવેચન તેઓશ્રીએ જે ૧૩ પ્રવચનામાં કર્યું છે તે પ્રવચના ' જ્ઞાનસ્વમાવ ઔર જ્ઞેયસ્વમાવ ' નામના પુરતકરૂપે છપાયેલા છે — જેનું સંકલન પ્ર. હરિભાઈ એ કરેલું છે. ગુજરાતી આત્મધમ વર્ષ-૧૨ અંક-૧૩૩-૩૪ માં પણ તે છપાયા છે. આત્માના જ્ઞાનસ્વભાવના નિર્ણયમાં અથવા સર્વજ્ઞની શ્રદ્ધામાં, અંતર્મુખી માક્ષમાર્ગનું કેટલું જોર આવે છે તે વાત ઘણી અલીડિક શૈલિથી તેમણે સમજાવી છે. ]

અહીં કહ્યું કે હે ભગવાન આદિનાથ ! આપના જેવા સર્વગ્રસ્વભાવની પ્રતીત કરીને, તેના સમ્યક્આશ્રય કરનારા જીવને માક્ષમાર્ગ સાધવામાં સિંહના પગ વચ્ચે પણ ભય થતા નથી; સિંહ તેના પર આક્રમણ કરતા નથી; અને કદાચ આક્રમણ કરે તાપણ નિર્ભયપણે તે માક્ષમાર્ગને સાધે છે. જ્યાં આપના આશ્રય છે ત્યાં માક્ષની સાધનામાં કાઇ વિઘ્ન નથી. આપના માર્ગના, આપના ક્રમચુગના આશ્રય લઈને અમે આનંદથી માક્ષને સાધી રહ્યા છીએ, માક્ષપુરી તરક આવી રહ્યા છીએ. (૩૯)



[ भक्तामर-स्तोत्र

( 292 )

४०. कल्पांतकाल... ]

### (80)

જેના અંતરમાં જિનરાજ ખિરાજે ..... એને ભય કેવા ?

( ३. थिनभाग ने। आश्रय ४२नारने दावानणने। अथ नथी ) कल्पांतकाल पवनोद्धत वह्लिकल्पं के जेरभां प्रक्षयना पवने थयेक्षे, दावानलं ज्वलितमुज्वलं उत्स्फुलिंगं । आढा ७३ अढु क अग्नि ६वे धीडेक्षेः; विश्वं जिघत्सुमिव संमुखमापतंतं संढारशे क्यत सन्धुभ तेम आवे, त्वत् नामकीर्तनजलं शमयत्यशेषम् ।। ते तुक डीत नरूपी कण शांत पाउ.

આ ભક્તામરસ્તાત્રમાં વિવિધ 'ભયનિવારક' ૯ શ્લાક (૩૮ થી ૪૬) છે; તેમાં 'ગજભયભંજક' અને 'સિહંભયભંજક' પછી 'અગ્નિંભયભંજક' નામના આ ત્રીજે શ્લાક છે. હે દેવ! આપના માર્ગ તા 'ભવ-ભયભ'જક' છે, તેમાં બીજા ભયની તા શી વાત ! ૧૮૫૫૦ વર્ષ પછી આ ભરતક્ષેત્રમાં કલ્પાંતકાળ આવશે, ત્યારે પાચમા આરાના અ'તે એવા ભય'કર વાયરા વાશે કે ઝાડ-મકાન-પર્વતા વગેરે બધુ' ઊડી જશે, પ્રલય થઈ જશે. એવા પ્રલયકાળના પ્રચંડ વાયરા વડે માટી આગ લાગી હાય, તે ધગધગતી આગના તછુમાં ચારેકાર ઊડતા હાય-જાણે કે વિશ્વને સળગાવી દેશે! આવી આગના ભક્ષકતા દાવાનળ સામે આવતા હાય તાપણ, હે જિનદેવ! આપના નામકીર્તનરૂપી જળવડે તે એકદમ શાંત થઈ જાય છે; તેથી જેના અંતરમાં આપ બિરાજો છા તેને અગ્નિના પણ ભય નથી. જે જીવ અંતરમાં આપનું ધ્યાન કરે છે તેના અંતરમાં સંસારના દાવાનળ પ્રવેશી શકતા નથી, શાંતરસના સીંચન વડે ઘાર ભવાગ્નિ પણ ઠરી જાય છે.

જુઓ તાે ખરા જિનગુણુનાે મહિમા ! બહારના સ'ચાેગની વાત નથી, ભક્તના અંતરમાં વીતરાગતાનાે રસ ઘૂંટાય છે તેનું મહત્વ છે. જ્યાં વીતરાગતા છે ત્યાં ભય કેવાે ? જ્યાં રાગ–દ્વેષ–કષાય છે ત્યાં જ ભય છે, ને વૈરાગ્ય તાે અભય છે. જિનભક્તિના બહાને ભક્તના અંતરમાં વીતરાગતા ઘાેળાય છે.

અહીં કહે છે કે હે દેવ! આપનું નામ લેતાં પણ અગ્નિના ઉપદ્રવ શાંત થઈ જાય છે, આત્મા કષાયથી છૂટી જાય છે. અચાધ્યાના લોકોએ જેમતેમ બાેલીને જ્યારે કાંઈ પાપકર્મના ઉદયથી સીતાજીના અપવાદ કર્યો, શ્રીરામે તેમને વનમાં માેકલી દીધા, ને પછી છેવટે તેમના લાેકાપવાદ દ્વર કરવા તથા શીલની પ્રસિદ્ધિ કરવા અગ્નિપરીક્ષા રચી; તે માટે ધગધગતા અગ્નિના માેટા કુંડ તૈયાર કર્યો, ને સીતાજી તેમાં પડવા તૈયાર થયા....ત્યારે પંચપરમેષ્ઠી ભગવ તાનું સ્મરણ કરીને તેઓ કહે છે કે 'મારા હૃદયમાં પંચપરમેષ્ઠી બિરાજે છે; જો મારા સ્વામી (રામચ'દ્ર) સિવાય બીજા કાેઈ પરપુરુષની મેં સ્વપ્ને પણ ઈચ્છા કરી



भक्तासरस्तोत्र ]



હાેય તેા હે અગ્નિ! તું મને બાળીને ભરમ કરજે, અને જો મેં સ્વપ્ને પણ બીજાની ઇચ્છા ન કરી હાેય ને અખંડ શીલવત પાળ્યું હાેય, તાે તું શાંત થઈ જાજે ..મને અડીશ નહીં.'-આમ કહીને સીતાજી જ્યાં અગ્નિકુંડમાં પ્રવેશે છે ત્યાં તેમના પુષ્ટ્યાદયે એક દેવદ્રારા તે અગ્નિ શાંત થઈ જાય છે, અને સીતાજીના શીલના માહમા જગપ્રસિદ્ધ થાય છે; પાપના ઉદ્ય ટળીને શુભના ઉદય થઈ જાય છે.

કાઈને પ્રશ્ન થાય કે, અચાધ્યામાં સીતાજીનાે અગ્નિ તાે શાંત થઈ ગયા ને શત્રુંજય પર પાંડવમુનિઓનાે અગ્નિ કેમ શાંત ન થયાે ? તેઓ તાે અગ્નિમાં સળગી ગયા!

તેનું સમાધાન : સીતાજીએ તેા ' જે શીલ હાય તેા અગ્નિ શાંત થઈ જાઓ ' એમ કહીને પુષ્યની ઉદ્ધરણા કરી હતી, તેથી અગ્નિ શાંત થઈ ગયા; જ્યારે પાંડવાએ તેવી ઉદ્ધરણા ન કરી, વિકલ્પ ન કર્યો, પણ નિર્વિકલ્પપણે વીતર.ગી શુકલધ્યાનમાં એકાથ થઈ ને, શાંતરસ વડે કર્મોના ક્ષય કરી કેવળગ્રાન પામ્યા ને મુક્ત થયા, એટલે તેમને તા સમસ્ત સંસારઅગ્નિ શાંત થઈ ગયા. તેમને અગ્નિના ભય ન હતા. એ પાંડવા અગ્નિમાં બળ્યા નથી (દેહ બળ્યા) પણ તેઓ તા ચૈતન્યના હિમાલયમાં પ્રવેશીને શાંતિમાં હર્યા છે. અ'તરની ચૈતન્ય-ગૂફામાં તા કથાયઅગ્નિના કે બહારના અગ્નિના સંબંધ જ કચાં છે? દેહ બળ્યા પણ ચેતના નથી બળી. અગ્નિએ દેહને બાળ્યા પણ તે કાંઈ તેમને કેવળગ્રાન સાધવામાં કે માક્ષ પામવામાં રાકી શકયા નહિ; માટે તેમને અગ્નિના ભય નથી (શગુ'જય ઉપર પાંડવાના આ પ્રસ'ગના વર્ણન માટે, ચાવીસ તીર્થ'કર ભગવ'તાનું મહાયરાણ વાંચા.)

### [ भक्तामर-स्तोत्र

४० कल्पांतकाल...]

હે જિનદેવ! ગમે તેવા અગ્ન્થી પણ ભય પામીને આપના ભક્તો માેક્ષની સાધનાને છેાડી દેતા નથી, અગ્નિ વચ્ચે પણ નિર્ભયપણે માેક્ષને સાધે છે. હે દેવ! શીલધર્મના પ્રતાપે ને આપના નામકીર્તનથી સીતાજીને અગ્નિ બાળી શક્યો નહિ, શાંત થઈ ગયેા; તેમ આપના ધર્મનું આરાધન કરનાર જીવને અગ્નિ બાળી શક્તો નથી, અંતરમાં ને બહારમાં પણ અગ્નિ શાંત થઈ જાય છે. અરૂપી અસ્પર્શી આત્મામાં અગ્નિના રપર્શ કેવા? ધર્માત્મા જ્યાં સ્વભાવના શાંતરસની ગૃફામાં પ્રવેશી ગયા ત્યાં હવે કષાયઅગ્નિના કે બહારના અગ્નિના સંબંધ કેવા? 'રાગ આગ દહે સદા, તાતે' સમામૃત સેવીએ ' રાગ તે આગ છે, તે જીવને બાળે છે, તેનાથી બચવાના ઊલાય એક જ છે કે ચૈતન્યમાં પ્રવેશીને શાંતભાવરૂપ અમૃતનું સેવન કરવું. સ્વાનુભવના શાંતરસની ધારાવડે રાગ–આગ બુઝાઈ જાય છે. કષાયઅગ્નિ સમસ્ત સંસારી જીવાને બાળે છે પણ જિનમાર્ગના ઉપાસક ધર્માત્માની જ્ઞાનચેતનાને તે બાળી શકતો નથી; તે જ્ઞાનચેતના તો અંતરના શાંતરસમાં મસ છે.

જુઓ તેા ખરા, દ્વારકા જેવી સુંદર નગરી, ઈન્દ્રની આગ્રાથી કુએરે જેની રચના કરી, નેમિનાથ જ્યાં અવતર્યા ને શ્રીકૃષ્ણે જ્યાં રાજ્ય કર્યું, તે દ્વારકાનગરી જ્યારે સળગી ત્યારે દેવેા બચાવવા ન આવ્યા. છમાસ સુધી હડહડ સળગી તેમાં બધા નગરજના ને પશુ– પંખીઓ ભરમીભૂત થઈ ગયા. તથાપિ એવા અગ્નિ વચ્ચે પણ, જેના અંતરમાં જિનદેવ બિરાજે છે ને જે જિનધર્મના આરાધક છે તેને ભય થતા નથી. જિનધર્મની આરાધના વડે જ્યાં ભવના અગ્નિ પણ શાંત થઈ જાય છે ત્યાં બહારના અગ્નિની શી વાત! માટે હે જીવ! તું સર્વ પ્રકારના ભય છાંડીને જિનધર્મની આરાધના કર….જિનગુણુકીર્તનરૂપ ભક્તિમાં તત્પર થા. તારા ચૈતન્યતત્ત્વમાં આનંદના શીતળ કુંડ છે, તેમાં પ્રવેશ કરતાં જ કધાયોનો આતાપ શમી જશે; બહારમાં અગ્નિના ગાળા વરસતા હોય તાપણ તને ભય નહીં થાય. સર્વગ્ર–બીતરાગનું કીર્તન કરીને ચૈતન્યની શાંતિનું વેદન કર્શું ત્યાં કથાયઅગ્નિ શાંત થયા, પછી બહારના ભય પણ રહેતા નથી; તેનું ચિત્ત શીતલ–શાંત થઈ જાય છે.

> ભેદવિજ્ઞાન જગ્યા જિન્હકે ઘટ, શીતલ ચિત્ત ભયા જિમ ચંદન; કેલિ કરે શિવમારગમે', જગમાંહી' જિનેશ્વરકે લઘુનંદન.

ભેદગ્રાન કરીને જેણે શાંત આત્માનું શરણ લીધું, તેનું ચિત્ત શાંત થયું, તે જિનેશ્વરના ન'દન થયેા, સર્વગ્રના પુત્ર થયેા, ને આનંદ કરતા કરતા શિવપુરીના માર્ગમાં ચાલ્યા જાય છે. ભગવાનના આવા ભક્તોને અગ્નિ વગેરેના ભય હાેતા નથી. [૪૦]



[ भक्तामर•स्तोत्र

( 132 )

8१. रक्तेक्षणं... ]

(82)

જિનરાજ જેના અંતરમાં બિરાજે....તેને ભય કેવા ?

(૪. જિનમાર્ગોના આશ્રય કરનારને કાળા સર્પનાય ભય નથી)

જે રક્તનેત્ર, પીકકાંઠ સમાન કાળા, ઉંચી કૃષ્ણે સરપ સન્મુખ આવનારા; તેને નિ:શાંક જન તેહ ઉલાંધી ચાલે; ત્વાં-નામ નાગદમની દીલ જેહ ધારે.

रक्तेक्षणं समद कोकिलकण्ठनीलं कोधोद्धत्तं फणिनं उत्फणमापतन्तं । आक्रामति क्रमयुगेन निरस्त शंकः त्वत नाम नागदमनी हृदि यस्य पुंसः ।।

> વિવિધ ભચાેનું નિવારણ કરનારા નવ શ્લાેકમાં આ ચાથા શ્લાેકનું નામ 'સર્પ વિષ-નિવારક સ્તુતિ' છે.

સર્પ કેવા ?...કે ક્રાેધથી જેની આંખા રાતી થઈ ગઈ છે, જે કાેચલના કંઢ જેવા કાળા છે, અતિશય ક્રોધથી ટ્રેણુ ઊછાળતા જે સામે આવે છે એવા ભયંકર ક્રણિધર-સર્પ, તેને પણુ હે જિનેન્દ્ર! તે પુરુષ નિઃશંકપણુ બંને પગથી ઓળ'ગી જાય છે-કે જેના અંતરમાં આપના મંગલ નામરૂપી 'નાગદમની ' (-નાગનુ ઝેર ઉતારનારા મંત્ર અથવા નાગમણુ) વિદ્યમાન છે. તેને સર્પના ભય થતા નથી.

અહા, જેના હુદયમાં સર્વજ્ઞ બેઠા છે, જેની પાસે સર્વજ્ઞની શ્રહારૂપ નાગમણિ છે, તેને હવે મિથ્યાત્વસપંતું ઝેર કેવું ? જુઓને નાનકડા મહાવીરે શાંતભાવવડે નાગને વશ કર્યા, તેમ ધર્માત્મા ચૈતન્યના અનુભવરૂપ મંત્રવડે મિથ્યાત્વઝેરને દ્વર કરે છે. સર્પતું ઝેર તેા એકવાર મારે છે, જ્યારે મિથ્યાત્વનું ઝેર સંસારમાં અનંતવાર મારે છે. તે મિથ્યાત્વઝેરને જિનશાસનની ઉપાસનાવડે જેણે દ્વર કર્યું તેને હવે અહારમાં સર્પના વિષના ભય કેવા ?

આ ભક્તામર-સ્તાત્ર ઉપરાંત 'વિષ-અપહાર' નામથી પ્રસિદ્ધ એક સ્તાત્ર ( ઋષભદેવ ભગવાનની સ્તુતિ ) છે તે મહાકવિ ધન જયે રચેલ છે. તેઓ જિનભક્ત હતા; એકવાર જિનમ દિરમાં એકાગ્રતાપૂર્વક પૂજન તથા જિનગુણચિંતન કરતા હતા; એવામાં ઘરે તેના પુત્રને સર્પ કરલ્યો; તે પુત્રની માતાએ તેમને ઘરે બાલાવવા માણસ માકદયા; પણ ભક્તિ-કાર્ય અધ્રુરું મૂકીને તેઓ ઘરે ન ગયા. આથી ખી બાઈને, ઝેરથી અચેત થઈ ગયેલા પુત્રને લઈને તેની મા તેમની પાસે મૂકી ગઈ ને કહ્યું કે લ્યા, આ તમારા ક્રીકરા! ભગવાનના માટા ભક્ત છા તા બચાવા આ તમારા પુત્રને !

કલિ ધન જય જિનભિષ્ઠત ઉપરને। આ કટાક્ષ સમજી ગયા. પૂજા-ચિંતનાદિ કાર્ય પૂરું થતાં તેમણે 'स्वात्मस्थितः सर्वगतः समस्त'...એ પદથી શરૂ કરીને ૪૦ શ્લેાકવર્ડ જિનભક્તિની ( વિષાપહાર-સ્તોત્રની ) અફભુત ભાવભીની રચના કરી, અને એ સ્તુતિ આલ્યા કે સોના

### [ ४१. रक्तेझणं...

### भक्तांमर-स्तीत्र ]

આશ્ચર્ય વચ્ચે અચેત પુત્રનું ઝેર ઊતરી ગયું ને જાણે તે ઊંઘમાંથી ઊઠ્યો હેાય તેમ ચાલીને ઘરે પહોંચ્યા. જિનભક્તિના પ્રતાપે શુભકર્મની ઉક્ષેરણા થતાં કાઇવાર આવા આશ્ચર્યકારી પ્રસ'ગા બની જાય છે, પણ ત્યાં ધર્માત્માના આશય તાે વીતરાગના ગુણગાન અને વીતરાગતાની ભાવનાના જ હાેય છે, લૌક્કિ ફળની આશા હાેતી નથી. જેને માત્ર લૌક્કિ ફળની આશા છે તેને, બહારમાં જયારે એવા પ્રસ'ગ નહિ બને ત્યારે ધર્મની શ્રહ્યા ટકાવવી સુશ્કેલ થશે. વર્તમાનમાં કાેઈને અશુભકર્મના યાંગે બહારમાં એવા યાંગ ન બને તાેપણ અ'તરની જિનભક્તિ બિષ્ફળ જતી જ નથી, તેનું ઉત્તમ ફળ આવે જ છે.

ચૈતન્યસ્વભાવમાં માહનું ઝેર ઉતારી નાંખવાની તાકાત છે. જેની પાસે ઝેર ઉતારવાના અમુક મ'ત્ર, જડીખુટી કે મણિ હાેય છે તે સર્પથી ભરેલા ભયાનક વનની વચ્ચે જાય તાેપણુ તેને સર્પા ઉપદ્રવ કરતા નથી કે ઝેર ચડતું નથી. એક માણસને જીભમાં જ કાેઈ એવી રચના હતી કે જીભ ઉપર ઝેરી સર્પા કરડાવે તાેપણ તેને ઝેર ચડતું નહીં. એવા



જીવા નિર્ભયપણે સર્પને એાળ'ગીને ચાઢ્યા જાય છે. તેમ જેની પાસે ગ્રાયકભાવના સ્વાદ છે, ગ્રાયકના મ'ત્ર ને જડીબુટી છે, ચૈતન્યના ચિંતામણિ છે, એવા ધર્માત્મા જીવા ફૂર કર્માના ઉદયરૂપ કાળાનાગને પણ પગ નીચે કચડીને નિર્ભયપણે માક્ષના માર્ગમાં ચાઢ્યા જાય છે; ઉદયનું ઝેર તેમની ચેતનાને અસર કરતું નથી, તેમની ગ્રાનચેતના ઉદયભાવાથી જુઠી ને જુદ્દી અલિપ્ત રહે છે. એ ચેતનામાં કાળા નાગ પણ ભય કરતા નથી. હે નાથ ! ગમે તેવી પરિસ્થિતિ વચ્ચે જ્યાં અમે આપની સર્વગ્રતાનું સ્મરણ ને ગ્રાનસ્વભાવની ભાવના કરીએ છીએ ત્યાં અમને કાંઈ શ'કા કે ભય રહેતા નથી; ઉદયરૂપી કાળા નાગને પણ

[ अक्तामर-स्तोत्र

88. रक्तेक्षणं... ]

એાળ'ગીને નિર્ભયયણે આપના માર્ગમાં ચાલ્યા આવીએ છીએ.

જીએ તે ખરા આ ભગવાનની ભક્તિના રણકાર! ને ભક્તના આત્મવિશ્વાસ ! આવા ભાવ જેને પ્રગટે તેણે ભગવાનનું ખરૂં શરહ્યુ લીધું છે. આવા અંતર્મુખ ભાવથી જેણે ભગવાનનું શરણુ લીધું તેને હવે જગતમાં કાેઈના ભય નથી; તેને માક્ષના માર્ગ જતાં કાેઈ રાેકી શકે નહીં; એના ચૈતન્યપ્રદેશમાં હવે માહનું ઝેર ચડવાનું નથી; એની જીભમાં (ચેતનામાં) અમૃત વસે છે.

બહારમાં સર્પને દેખીને કદાચ કાેઈ ધર્માત્મા ભયથી ભાગે, તાેપણુ તે જ વખતે તેને સ્વભાવનું ને જિનમાર્ગનું શરણ છૂટશું નથી; ઉદય અને જ્ઞાનના ભેદજ્ઞાનરૂપ મંત્રવિદ્યા-વડે તે સર્પને તેમજ ભયને બંનેને પાતાની ચેતનાથી જુદા જ રાખે છે, તેને ચેતનામાં પ્રવેશવા દેતા નથી. માટે સર્પ વડે મારી ચેતનાના નાશ થઈ જશે એવા ભય તેને નથી. તે ચૈતન્યમાં પ્રવેશીને નિર્ભયપણુ માક્ષને સાધે છે.

કાઇ મુનિરાજને એવી ઋદિ હાય છે કે, કાેઈને ઝેરી સર્પ કરડચો હાેય ત્યાં તે મુનિરાજના શરીરને સ્પર્શાંને હવા આવે તાે તેનું ઝેર ઊતરી જાય. તાે હે સર્વજ્ઞદેવ ! આપ તાે જગતમાં સવેાંત્કુષ્ટ કેવળગ્રાનઋદિવાળા છાે, આપની સર્વગ્રતાને સ્પર્શાંને આવતી શ્રદ્ધારૂપી હવાવડે જીવાના મિથ્યાત્વનું ઝેર ઊતરી જાય એમાં કાેઈ આશ્ચર્ય નથી. આપના ભક્તને મિથ્યાત્વસર્પ કરડી શકતાે નથી, ને અહારના સર્પ પણ તેની આત્મ-સાધનાને અટકાવી શકતાે નથી.

જુઓ, લગવાન પારસનાથ પૂર્વે છઠ્ઠા લવમાં જ્યારે અગ્નિવેગમુનિ હતા ને ધ્યાનમાં બેઠા હતા, ત્યારે અજગર થયેલા કમઠના જીવ તે મુનિને આખાને આખા માઢામાં ગળી ગયા. (જુઓ ચિત્ર) તે અજગરના માઢાની વચ્ચે પણુ મુનિરાજ લયભીત ન થયા, તેમણે આત્માની આરાધના છેાડી નહિ, કેમકે તે વખતેય તેમના અંતરમાં જ્ઞાયક-તત્ત્વના વેદનનું અમૃત વિદ્યમાન હતું. આ જ્ઞાયકતત્ત્વની ભાવના તે જ સ'સારનું ઝેર ઊતારવાની સાચી જડીબુટી છે, ને એ જ સાચી જિન્લક્તિ છે. (આ પ્રસ'ગના ચિત્રસહિત વર્ણન માટે જૂઓ મહાપુરાણુ ગુજરાતી પા. ૪૬૦)

> આ પ્રમાણે સર્પવિષનિવારક-શ્લાક વડે જિનસ્તુતિ કરી; હવે 'ગ્રુહભયનિવારક' શ્લાક વડે જિનસ્તુતિ કરે છે. [ ૪૧ ]



[भक्तामर-स्तेात्र

# [ १३५ ] [४२]

४२. वल्गत् तुरेग... ]

જેના અંતરમાં જિનરાજ બિરાજે... તેને ભય કેવા? (૫. જિનમાર્ગના આશ્રય કરનારને શત્રસેનાના ભય નથી.)

> નાચે તુર'ગ ગજ શબ્દ કરે મહાન, એવું રહ્યુ નૃપતિનું અળવાન સૈન્ય; લેદાય છે તિમિર જેમ રવિ કરેથી, છેદાય શીધ્ર ત્યમ તે તુજ કીર્તનેથી.

बल्गत् तुरंग-गजगजित भोमनादं आजौ बलं बलवतां अरिभूपतीनाम्। उद्यत् दिवाकर मयुख शिखापविद्धं स्वत् कीर्तनात् तम इवाद्यु भिदामुपति।

આ શ્લાકનું નામ 'શત્રુભયનિવારક સ્તુતિ ' છે.



ઊછળતા અને ગર્જના કરતા હાથી-ધાડાના ભયંકર કાેલાહલથી ભરેલી ચુદ્ધભૂમિમાં અળવાન શત્રુરાજાઓના સૈન્યની વચ્ચે ધેરાયેલ હાેવા છતાં, હે જિનદેવ! આપના ભક્ત જ્યાં આપનું સ્મરણુ-કીર્તન કરે છે ત્યાં તાે, જેમ સૂર્યના ઉદયથી અંધકાર ભેદાઈ જાય તેમ શત્રુસેના ભેદાઈ જાય છે, છિન્નભિન્ન થઈ જાય છે. પ્રભા, અંતરમાં અમે આપના માર્ગની ઉપાસના કરીએ છીએ ત્યાં ઉદયભાવાના ઘેરા ભેદાઈને છિન્નભિન્ન થઈ જાય છે. આ રીતે જેના અંતરમાં જિત્તરાજ બિરાજમાન છે તેને શત્રુસેનાના કે ઉદયભાવાના ભય આ ગું તેનાથી ભિન્ન રહીને નિર્ભયપણે તે માક્ષને સાધે છે.

[ ४२. वल्गत् तुरंग ...

### ( 235)

भक्तामर-स्तोत्र ]

કાંઈવાર ધર્મી'રાજા પણ યુદ્ધમાં હારી જાય (-જેમ ભરતરાજા યુદ્ધમાં બાહુળલી સામે હારી ગયા), અશુભઉદયથી એમ બને, પણ જ્ઞાનીધર્માત્માની જ્ઞાનચેતના તે અશુભઉદય સામે હારી જતી નથી. જ્ઞાનચેતનામાં ૧૪૮ કર્મના બ'ધનને તેાડવાની તાકાત છે, ત્યાં બીજા બ'ધનની શી વાત! કહે છે કે માનતુ'ગસ્વામીના બ'ધન આ સ્તુતિ વડે તૂટી ગયા હતા. અરે, નિશ્ચય જિનભક્તિથી ૧૪૮ કર્મપ્રકૃતિનાં બ'ધન પણ તૂટી જાય તો પછી વ્યવહારસક્તિથી પુશ્યની ઉદીરણા થતાં કાંઈ'ને બહારનાં બ'ધન તૂટી જાય-તો એમાં આશ્ચર્ય શું છે! પરમાત્મતત્ત્વની ભાવનાવાળાને વળી બ'ધન કેવાં! પરમાત્મભાવનાના અચિ'ત્ય સામથ્ચ'થી માહાદિના બ'ધન પણ તડાક કરતા તૂટી પડે છે. જ્ઞાનીની ચેતના અંતરમાં નિર્ભયપણે માહાદિ શત્રુને જતી દયે છે, ને ત્યાં વિશિષ્ટપુષ્ટ્યયોગે બહારના શત્ર પણ જીતાઈ જાય છે —હે દેવ! આપની બક્તિનો જ આ પ્રભાવ છે-આમ કહીને સર્વજ્ઞપદનું કીર્તન કર્યું છે, તેના મહિમા કર્યો છે, તે પરમ પદની ભાવના કરી છે.

પ્રભેા, આપ પરમાત્મા અમારા પક્ષમાં (હુદયમાં) બિરાજો છેા, પછી અમારી સામે શત્રુનું બળ કેવું ? બળવાન માહેશત્રુનું જેર પણુ અમારી ચેતના સામે ચાલી શકે નહિ. યુદ્ધ મૂમિમાં હાથી-ધાડા ઊછળતા હાય, તાપના ગોળા કે બાેમ્બના ગાળા વરસતા હાય, તેની વચ્ચે પણ ભયભીત થઈને જ્ઞાનીઓ કદી જિનમાર્ગને છેાડતા નથી. સુરજ ઊગે ને અધારું બીંખાઈ જાય, તેમ જિનભક્તિરૂપ સૂર્યના પ્રતાપથી અશુમકર્મો વીંખાઈ જાય છે, હે દેવ ! જ્યાં આપના કેવળજ્ઞાનના સ્વીકાર અને સત્કાર કરીએ છીએ ત્યાં જ્ઞાનચેતના ઝળકી ઊઠે છે ને મિથ્યાત્વાદિ અધકાર દ્રર ભાગે છે, પાપકર્મા પણુ પલટી જાય છે. આ રીતે આપના સમ્યક્ષાર્ગનું શરણ લેતાં, હે વિજેતા જિન ! અમારા પણુ સ'સાર સામે વિજય જ છે; સ'સારને ભેદીને અમે અમારા સર્વજ્ઞપદને જીતી લેશું, કેવળજ્ઞાનવૈભવ પ્રાપ્ત કરશું. -આમ નિશ્ચય-વ્યવહારની સ'ધિસહિત જિનભક્તિ કરતા-કરતા સાધકજીવા આહ્લાદ-પૂર્વક પોતાના સિદ્ધપદને સાધે છે.-આવી અપૂર્વ ભક્તિનું આ વર્ણન છે. [૪૨]

## મા ક્ષની ટિકિટ

રક ચૈતન્યતત્ત્વની મહત્તા દુનિયામાં સવેહિષ્ટપ્ટ છે. ચૈતન્યતત્ત્વના પ્રેમે પ્રેમી સાધર્મીના સુયાગ થવા તે સુપાત્રતાની નિશાની છે. આ ઠાળમાં આવા સાધર્મી મલવા ને ચૈતન્યપ્રેમ જાગવા તે માક્ષની ટિકિટ મલવા બરાબર છે.

[ ४३. क्रन्ताय भिन्न...

### ( 939 )

भक्तामर-स्तीत्र ]

જેના અંતરમાં જિનરાજ બિરાજ ..... એને ભય કેવા ?

(૬. જિનમાગ ના આશ્રય કરનારને યુહના ભય નથી) અછી થકી હણિત હસ્તિ રધિર વ્હે છે, ચાહા પ્રવાહ થકી આતુર જ્યાં તરે છે: युद्धे जयं विजित दुर्जय जेय-पक्षाः अेवा युद्धे अछत शत्रु छते जने। ते, स्वत्पादपंकज-वनाश्रयिणो लभंते ।। त्वत्पाह पंडलइपी वन शर्षु दे के.

कुन्ताग्र भिन्न गजशोणित-वारिवाह वेगावतार तरणात्र योध भीमे।

83

આ શ્લાકનું નામ ' સુદ્ધભયનિવારકસ્તુતિ ' છે.



ભયંકર યુહભૂમિ વચ્ચે પહ્યુ ભક્તમુમુક્ષુ જિનરાજને ભૂલતા નથી. જે યુહભૂમિમાં ભાલાંની અણીથી લેદાઈ ગયેલા હાથીના લાહીના રેલા પાણીના પ્રવાહની જેમ વહેતા હાય અને ચાહાઓ તે લોહીના પ્રવાહને આળંગવા આકુળ-બ્યાકુળ થઈને દે!ડતા હાય, એવા ભય કર ચુદ્ધમાં, જેને જીતવા કઠણ હાેય એવા શત્રુઓને પણ, હે જિનેન્દ્ર ! આપના પાદ-પંકજરૂપ વનના આશ્રય કરનારા લવ્યજીવા, રમતવાતમાં જીતી લ્યે છે.

પ્રલા! આપના જેવા અજેય સર્વજ્ઞપુરુષના અમે આશ્રય લીધા, હવે અમને જીતનારા કાેણ ?-અમારા જ વિજય છે. શુભાશુભ કર્માના ઉદયરૂપ યુદ્ધભૂમિ, તેમાં પાતાના શુદ્ધ-

#### िभक्तामर-स्तोत्र

8३. कुन्ताम्र भिन्न... ]

બુદ્ધ સ્વભાવ અનંતા ગુણુપુષ્પાથી ખીલેલાે ખાગ, તેના જે આશ્રય લ્યે છે, તે ઉદયની સેનાને જીતી લ્યે છે; અંતરના કે બહારના શત્રુથી તે ભયભીંત થતાં નથી; સ્વભાવમાં નિઃશંક અને નિર્ભયપણે તે પાતાના માક્ષ-સામ્રાજ્યને સાધે છે. જેમ સુંદર ઉપવનની શીતલ છાયાના આશ્રય કરનારને આતાપ લાગતાં નથી, તેમ સ્વભાવના અતિ સુંદર શાંત ચેતનખાગમાં વિશ્રામ કરનારને સંસારના કે શત્રુના આતાપ લાગતાં નથી, તે શીતળ-શાંતિને વેદે છે. હે દેવ! આત્માના સર્વજ્ઞપદના ને જિનપદના જ આ મહિમા છે. આપના સર્વજ્ઞપદના અચિંત્ય મહિમા જેના અંતરમાં વસી ગયા તેને હવે નિર્ભયપણે માહશત્રુને જીતતાં કાઈ રાષ્ટ્રી શકે નહિં યુદ્ધભૂમિની વચ્ચે પણ જાણે શાંત-બગીચામાં બેઠા હાય, તેમ ઉદયભાવાની વચ્ચે પણ ધર્મી બિનબક્ત શાંત-ચૈતન્યબાગમાં કેલિ કરે છે.

જેમ શ્રીકૃષ્ણ જેવા પુષ્ટયવ'ત મહાત્મા જેના પક્ષમાં, તેની જીત જ હાૈય, તેય સર્વગ્ન સ્વભાવી પરમાત્મા જેના હુદયમાં, તેની માહ સામે જીત જ હાેય. ધર્માત્મા શુદ્ધભૂામે વચ્ચે પણ પરમાત્માને ભૂલતા નથી, સ્વભાવને ભૂલતા નથી; તે વખતેય શરીર અને રાગાદિથી ભિન્ન ચિદાન'દસ્વભાવના શ્રહા-જ્ઞાન તેને અખંડપણે ચાલુ રહે છે અને તેના જોરે તે માહવિજેતા અને છે; તથા પુષ્ટયયાગે બહારના શત્રુને પણ તે જીતી લ્યે છે. ધર્માત્માને સાધકદશામાં વિશિષ્ટ પુષ્ટય બંધાય છે, તેના ઉદય આવતાં તે બહારના શત્રુને પણ શુદ્ધમાં જીતી લ્યે છે, અજેય શત્રુ પણ તેના દાસ અની જાય છે.

મશુરાનગરીના રાજા મધ્ય સમ્યગ્દષ્ટિ હતા; ભરત સામે લડતાં લડતાં તેનું શરીર ભાણુથી વીંધાઈ ગયું, પણ તે ધર્મને ન ભૂલ્યા, ઊલ્ટું વિશેષ વૈરાગ્યભાવના જાગી, ને ઘાયલપણે હાથી ઉપર બેઠા બેઠા જ ભાવસંયમ ધારણ કરીને સમાધિમરણ કર્યું. કર્મના ઉદય એના ધર્મને ઘાયલ ન કરી શક્યો, વીતરાગભાવ વડે તેણે ઉદ્યયને જીતી લીધા.

ખહારના શત્રુ ન જીતાયા, પાતે ઘાયલ થયા તાપા માહશત્રુને તા જીતી લીધા. ચુહભૂમિની વચ્ચે, હાથી ઉપર બેઠાબેઠા, ઘાયલ શરીરે પણ અંદરની ચેતનાને ઘાયલ થવા ન દાંધી, ચેતનાને જગાડીને વૈરાગ્યપૂર્વંક સંચય લીધા. આ રીતે જિનદેવના ભક્ત કાેઇ સ્થિતિમાં જિનધર્મને બૂલતા નથી, તેથી તેમના વિજય જ છે. એક રીતે જોઈએ તાે આખા સંસાર તે ઉદયભાવા સામેના સંઆમ છે, તેમાં સાધકજીવ જિનભક્તિરૂપ શાંત હથિયાર વડે જીત મેળવે છે.

the second state and the second second second second ( va )



[ ४४. अंभोनिधौ क्षुभित...

भक्तामर-स्तोत्र ]

(13E) [88]

જેના આંતરમાં જિનરાજ બિરાજે....તેને ભય કેવા ? (૭. જિનમાર્ગના આશ્રય કરનારને તાફાની સમુદ્રના પણ ભય નથી)

> જ્યાં ઊછળે મગરમચ્છ તરંગ ઝાઝા, ને વાડવાગ્નિ ભાયકારી થકી ભારેલા; એવા જ સાગર વિષે સ્થિત નાવ જે છે, તે નિભ<sup>°</sup>યે તુજતણા સ્મરણે તરે છે.

स्रंभोनिधौ क्षुभित भोषण नक्रचक पाठीन पीठ भय दोल्वण वाडवाग्नौ। रंगतरंग शिखरस्थित यानयात्राः त्रासं विहाय भवतः स्मरणाद वर्जति।।

[ આ શ્લાેકનુ' નામ ' જલવિપત્તિનાશક અથવા સમુદ્રભયનિવારક-સ્તુતિ ' છે. ]



ભય'કર મઘર, જળધાેડા વગેરે ક્રૂર જલચર પ્રાણીઓ, તેમજ માેટી માેટી સ્ટીમર પણ જેના માેઢામાં ચાલી જાય એવા માેટા ભીમકાય માછલાં, તેના ઊછાળાથી જે ક્ષુખ્ધ-ડામાંડાળ થઈ રહ્યો છે એવા સમુદ્ર; અને વળી તે સમુદ્રની વચ્ચે માટેા વડવાનલ અગ્નિ ફાટચો હાેય; એવા સમુદ્રની વચ્ચે ઊછળતા તાેફાની માંજા ઉપર ડગમગતી નાંકામાં એઠેલા પુરુષ પણ, હે જિનેન્દ્ર! આપનું સ્મરણ કરે છે ત્યાં ત્રાસ વગર તે સમુદ્રને પાર કરે છે. અહા, આપના ગુણચિંતનવડે તાે ભવસમુદ્રના પણ પાર પમાય છે ત્યાં બીજા સમુદ્રની શી વાત ! તાેફાની ભવસમુદ્રની વચ્ચે પણ જેના અંતરમાં જિનસ્વભાવનું ચિંતન છે તે નિર્ભયપણે સંસારસમુદ્રને પાર કરે છે.

એક શ્રહાળુ–પુંષ્ટયવ'ત શેઠ વેપાર કરતા હતા; તેનું એક વહાણુ માલ ભરીને આવતું હતું. પરદેશથી ૧૦૦ વહાણુ આવતા હતા તેમાં તેનું એક વહાણુ હતું. એવામાં સુનિમજી સમાચાર લાવ્યા કે શેઠજી! જે સાે વહાણુ આવતા હતા તેમાંથી માત્ર ૧ વહાણુ બચ્ચુ છે, બાકીનાં ૯૯ દરિયામાં ડૂબી ગયા છે.-શેઠે જરાય ગભરાયા વગર કહ્યું: સુનિમજી!

#### भक्तामर-स्तेत्र

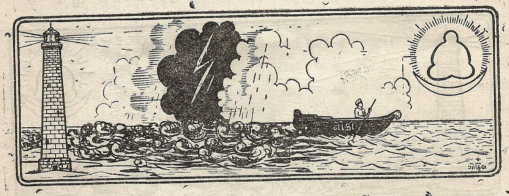
### ( 280 )

### ४४. अंभोनिधौ क्षभित... ]

Ő

.

ચિંતા ન કરો; જાઓ, તપાસ કરો...જે એક વહાણ અચ્યું છે તે આપણું જ હશે. મને મારા પુષ્યના ભરાસા છે, મારું વહાહ્યુ દરિયામાં ડૂબે નહીં. પછી સુનિમજીએ તપાસ કરતાં જે એક વહાણ ઊગશું તે વહાણ તે શેઢનું જ હતું. તેમ અહીં સમ્યગ્દષ્ટિ–ધર્માત્માને, ભગવાનના ભક્તને જિનમાર્ગના અને પરમાત્મસ્વભાવના વિશ્વાસ છે કે મારું વહાણ-મારા આત્મા સ'સારસમુદ્રમાં ડૂબે નહિ. સ'સારથી તરનારા જે થાડા જીવા-તેમાં હું છું. સ'સારસમુદ્રમાં પુષ્ટય-પાપના અનેક તાકાન, તેના માજા વચ્ચે પણ મારા આત્મા માક્ષને સાધવાના માર્ગમાં જ છે.-આમ પાતાના પરમાત્મસ્વભાવના વિશ્વાસ ને જિનમાર્ગની ભક્તિ ધર્મી જીવને ક્ષણમાત્ર પણ ખસતી નથી, નિર્ભયપણે તે ભવસમુદ્રને તરી જાય છે. જિનદેવની ભક્તિ ભવસમુદ્રને પાર કરાવનારી નીકા છે; તેમાં બેસીને સાધકજીવા માક્ષપુરીમાં પહોંચી જાય છે.



અહા, જેના આંતરમાં જિનદેવ બિરાજે છે, રાગથી ભિન્ન શુદ્ધચૈતન્યતત્ત્વ જેના અનુભવમાં છે, તેને તાે ભવના આ માટા દરિયા પણ, ગાયની ખરીથી થયેલા નાના ખાબાચિયા જેવા અલ્પ થઈ જાય છે, રમતવાતમાં તે એને આળંગી જાય છે. ધમીધને વિશ્વાસ છે કે જિનમાર્ગના પ્રતાપે હું હવે ભવસમુદ્રને તરીને મુક્તિપુરીના કિનારે પહેાંચી ગયાે છું. આ રીતે હે દેવ! આપનાે ભક્ત કાેઈ જાતના ત્રાસ વગર નિર્ભયપણે માક્ષને સાધે છે. જેમ આપ ભવસમુદ્રને તરી ગયા તેમ આપના ભક્ત પણ આપને નજરમાં રાખીને [ 88 ] सवसमुद्रने तरी लाय छे. 

\* સુનિ-રત્નસિંહે નેમ-રાજીલનું ' પ્રાથપ્રિય ' નામનું કાવ્ય રચ્યુ' છે; ૪૮ પદેાની તે રચનામાં દરેક શ્લાકની અ'તિમ પ'ક્તિરૂપે ભક્તામર-સ્તાત્રના જ દરેક શ્લાકની અંતિમ પંક્તિ મુકીને પાદપૂર્તિ-રચના કરી છે.

\* भक्तामरशतद्वयी नाभनी એક રચનામાં કાેઈ કવિએ આ લક્તામરની જ પ'કિતએા લઈને સમસ્યાપૂર્તિ કરી છે, એટલે કે દરેક પદમાં પહેલી એક પંક્તિ ભક્તામરની છે અને બાકીની ત્રણુ પંક્તિ નવી રચના કરી છે.

[ ४५. उद्भृत भीषण...

# (१४१) (४५)

## જેના અંતરમાં જિનરાજ બિરાજે...તેને ભય કેવા ?

[८. જિનમાર્ગના આશ્રય કરનારને બીષણુ રોગનાય ભય નથી.] उद्भत भोषण जलोदरभार भग्नाः शोच्यां दशां उपगताः च्युत जीविताज्ञाः स्वत् पादपंकजरजोऽमृत दिग्ध देहाः मर्त्या भवन्ति मकरध्वजतुल्य रूपाः ।।



ઉત્પન્ન થયેલા ભયંકર જલાદર રાગના ભારથી જે ભાંગી પડચો છે, જેની દશા અત્ય'ત કરુણાજનક છે, અને જેના જીવનની પણ આશા નથી, એવા મનુખ્ય પણ હે જિનેન્દ્ર! જે આપના પાદપ'કજની રજરૂપ અમૃતવડે પાતાના શરીરને સીંચે છે તા તે પુરુષ રાગરહિત અને કામદેવ જેવા સુંદર રૂપવાળા બની જાય છે.

અહાે દેવ! શુદ્ધચૈતન્યસ્વરૂપે આપને એાળખતાં મિથ્યાત્વ જેવાે ભયંકર માહેવાગ પણ ક્ષણમાં દ્રર થઈ જાય છે ને આત્મા સમ્યક્ત્વના અપૂર્વ રૂપને ધારણ કરીને અલ્પ-કાળમાં સ્થય આપના જેવાે પરમાત્મા બની જાય છે; ત્યાં આપની ભક્તિના પ્રતાપે (શુભભાવથી પુષ્ટયની ઉદ્ધરણા થતાં) બાહ્ય રાગ મટીને સુંદર રૂપની પ્રાપ્તિ થાય-તાે તેમાં

भक्तामर-स्तेत्र

४५. उद्भत भीषण... ]

કઈ માેટી વાત છે! જલાદરથી કૂલીને જેનું પેટ ફાટી પડતું હાેય, એકદમ બેડાેળ શરીર થઈ ગયું હાેય, ચાલી પણ શકતા ન હાેય, મરણતુલ્ય દશા થઈ ગઈ હાેય, જ્યાં દુનિયાનું બીજી કાઈ ઔષધ કામ ન કરતું હાેચ, એવા રાગમાં કે કાઢ વગેરે ભયાનક રાગમાં પણ જિનગુણના મહિમારૂપ ઔષધનું જે સેવન કરે છે તે નીરાગ થઇ જાય છે, કામદેવ જેવું સુંદર રૂપ તેને મળે છે. આવા પ્રસંગ માટે રાજા શ્રીપાળ વગેરેના દબ્ટાંત પુરાણેમાં પ્રસિદ્ધ છે. આવા પ્રસ'ગ કાેઈને બને છે, કાેઈને બહારમાં નથી પણ બનતા. સનતકુમાર ચક્રવતી, જેનું રૂપ દેવાએ પણ વખાહ્યું, તેઓ સાધુ થયા ને શરીરમાં કાઢના ભયંકર રાગ લાગુ પડચો....પણ ચૈતન્યસાધનામાં મસ્ત તેમને શરીરના રાગની દરકાર કર્યા હતી ? અરે, એક દેવ વૈદનું રૂપ ધારણ કરીને રાગ મટાડવા આવ્યા...ત્યારે સાધુ–સનતકુમાર કહે છે : મારે તેા મારા ભવરાગ મટાડી દેવા છે; આ શરીરના રાગ તાે માઢાનું થૂંક ચાપડતાં મટી જાય તેમ છે. (-તેમને એવી લખ્ધિ હતી.) આ રીતે શરીરમાં રાેગ આવે તાેપણ ધર્માત્મા નિર્ભયપણે આત્માને સાધે છે.

કેટલાક સુનિવરાને એવી લબ્ધિ હાેય છે કે તેમના શરીરને સ્પર્શાંને જે હવા આવે તેના વડે પણ ગમે તેવા રાગ દૂર થઈ જાય; તેમના ચરણવડે સ્પર્શાયેલી ધૂળવડે પણ રાગ દ્વર થઈ જાય. કેવળી ભગવાનને તાે 'ચરણરજ' હાેતી નથી, તેઓ તાે આકાશમાં વિચરે છે. પણ ચરણરજ કહેતાં ભગવાનના ચરણપ્રત્યેની ભક્તિ સમજવી, તેના વડે રાગ મટી જાય છે. હે દેવ! આપના ચરણની રજ વડે પણ ભયંકર રાગ મઠી જાય છે તાેપછી સાક્ષાત્ આપને અમારા હુદયમાં બેસાડીએ ત્યાં અમારા માહેરાગ મટી જાય એમાં શું આશ્ચર્ય! આપ જ્યાં બિરાજો ત્યાં કાેઈ રાગ રહે નહીં. હે જિનદેવ! આપે કહેલા શુદ્ધચૈતન્ય તત્ત્વના સગ્યકૃશ્રહા-જ્ઞાનરૂપ અમૃત વડે જે પાતાના અસ'ખ્યપ્રદેશને સી'ચે છે તેને મિથ્યા-વાહિ સર્વ રાગ દ્રર થઈ જાય છે ને સમ્યક્ત્વાદિરૂપ સુંદરતા પ્રગટે છે; તે સંપૂર્ણ નીરાગ એવા સિદ્ધપદને પામે છે. ત્યાં વચ્ચેના કાળમાં ઈન્દ્ર–કામદેવ–ચક્રવલી'–લીર્થ'કર વગેરે દિવ્ય રૂપવાળી પદવી સહેજે ઇચ્છા વગર આવી જાય છે. બાહુબલી કામદેવ હતા, ભરતરાજ ચકવતી હતા, ઋષભદેવ તીર્થ કર હતા, પણ તે બધાય અંતરમાં દેહથી ભિન્ન અતીન્દ્રિય ચૈતન્યપદને દેખનારા હતા, ને તેની જ ઉપાસના વડે સિદ્ધપદને પામ્યા છે. ભગવાનના ભક્રતનું ધ્યેય પુષ્ટ્યમાં-રાગમાં કે સ'યાગમાં નથી, એના ધ્યેયમાં તાે શુદ્ધ આત્મા જ છે; પરમાત્મા જેવા પાતાના શુહાત્માને ધ્યેય અનાવીને નિર્ભયપણે તે માક્ષમાર્ગમાં વિચરે છે. પરમાત્મપણ તે જ આત્માનું સવીંત્ધૃષ્ટ સુંદર રૂપ છે; જિનચરણનું અમૃત સેવનારને તેની પ્રાપ્તિ થાય છે. and the provider when the part of the second of the second second

Berne Los Di Berne in al les de les le ille de la les antes de les les les de l

[ 84 ]

[ ४६, आपादकंठ..

## [ 883 ] [ 88 ]

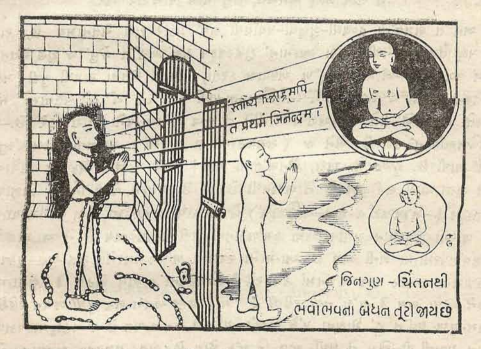
भक्तामर-स्तोत्र ]

જેના અંતરમાં જિનરાજ બિરાજે....તેને ભય કેવા ?

( ૯. જિનમાર્ગ'ને આશ્રય કરનારને બેડીના બંધનના ભય નથી ) [ ભવ વગરના ભગવાન જેના અંતરમાં બેઠા એને હવે ભવ કેવા ને ભય કેવા ? ]

> એડી જડી પગથી છેક ગળા સુધીની, તેની ઝીણી અણીથી જાંઘ ઘસાય જેની, એવા અહેાનિશ જપે તુજ નાય-મંત્ર, સાં તે જના તુરત થાય રહિત ખંધ,

म्रापादकंठ उरुशुँगल वेष्टितांगा गाढं बृहत् निगड़कोटि निघृष्ट जंघाः । त्वन्नाम मंत्रमनिशं मनुजा स्मरंत: सद्य: स्वयं विगत बंधभया भवंति ।।



જેને પગથી માંડીને ગળા સુધી માટી માટી બેડીથી બાંધ્યાે છે, ગાઢ બાંધેલી લાખ'ડની બેડીના ઘર્ષ છાથી જેની જ'ઘા-પગ વગેરે છાલાઈ ગયા છે,-એવા પુરુષ પછુ હે જિનેન્દ્રદેવ ! જો આપના નામરૂપી મ'ત્રનુ' નિર'તર સ્મરણ કરે તા તરત જ તે સ્વય' બ'ધનસથથી છૂટી જાય છે. આ સ્તાત્રવડે જિનસ્તુત્તિ કરતાં માનતુ'ગ મુનિરાજને પાતાને તા બેડી વગેરનાં બ'ધન તૂટી ગયા હતા-એ વાત પ્રસિદ્ધ છે; એ રીતે પુષ્યયોગે કાઈને બહારનાં બ'ધન તૂટી જાય, કાઈને ન પણ તૂટે, છતાં ' બંધનના ભય' તા છૂટી જ જાય છે ( વિગત વંધમથા મવંતિ );

#### ( भक्तामर-स्तोत्र

४६. आपादकंठ उरु...]

તથા અંદરના માહબંધન તા ચાક્કસ ત્રે જ છે. ધર્માત્મા જિનભક્ત જેલમાં બેઠાબેઠા પણ 'જિનગુણ-ચિંતન' દ્વારા 'નિજગુણ-ચિંતન'વડે (આત્માના શુદ્ધસ્વરૂપના ચિંતન વડે) પાતાને 'સુક્ત' અનુભવી શકે છે. ત્યાં તેને બંધનભય રહેતા નથી, જેલનાં તાળાં તેને રાકી શકતા નથી, ને સુવિશુદ્ધ પરિણામને લીધે તેને પૂર્વબદ્ધ કર્મા પણ તડાક કરતા તૂટી જાય છે.

અહીં ભક્તામરસ્તાત્રની રચનામાં તાે બેડીનાં બધન કે જેલનાં તાળાં પુણ્યપ્રભાવે તૂટી ગયા; પણ એવા પ્રસ'ગ ન બને તાપણ શુદ્ધભાવે જિનગુણુસ્તવનના મહિમા કાંઈ ઓછા નથી. જિનદેવ પ્રત્યેના 'ભાવનમસ્કાર 'ને તાે પાપના નાશક, પુણ્યના વર્દ્ધક ને પર'પરા માક્ષફળ દેનાર કહ્યો છે. (ભગવતી આરાધનાઃ ગુજરાતી ગાથા હપર, હદ્દ૧) શ્રી કુંદકુંદસ્વામીએ પણ પ્રવચનસાર ગા. ૮૦ માં કહ્યું છે કે—

> 'જે જાણતા અહે'તને ગુણ-દ્રવ્ય ને પર્યયપણે, તે જીવ જાણે આત્મને, તસુ માહ પામેલય ખરે.'

અહે તે ભગવતો દ્રવ્યથી-ગુણથી-પર્યાયથી સવે પ્રકારે શુદ્ધ ચેતનામય છે, રાગના અંશ પણ તેમનામાં નથી: મારા આત્માનું શુદ્ધસ્વરૂપ પણ અહેંત જેવું જ શુદ્ધ ચેતનામય ને રાગ વગરનું છે-આમ અંતમુંખ અભ્યાસ કરતાં, પાતાની ચેતના રાગથી જુદી પડીને, શહ ચૈતન્યસ્વરૂપમાં જ લીન થઈને નિર્વિકલ્પઅનુભૂતિ થાય છે, ને તે ચેતનામાં માહ રહી શકતા નથી. એ રીતે સગ્યગ્દર્શન પામીને તે જીવ મિથ્યાત્વના નાશ કરે છે.-આ સાચી જિનભક્તિનું ફળ છે. એને જ (સમયસાર ગા. ૩૧ માં) સર્વજ્ઞની પરમાર્થસ્ત્રતિ કહેવામાં આવી છે. જુઓ તાે ખરા, જૈનસ તાની વાત! ચારે પડખેથી એક જ પ્રયાજન ખતાવીને શુદ્ધાત્મામાં લઈ જાય છે ને ખંધનથી છેાડાવે છે. 'જિન જેવા નિજ ' સ્વભાવમાં એકા अताइप (-स≈यण्डर्शन-ज्ञान-यारित्र३५) के परमार्थ किनल फित, तेना वडे मिथ्यात्वथी માંડીને ખારમા ગુણસ્થાન સુધીના બધા કર્મબંધનની બેડી છેદાઈ જાય છે ને આત્મા પાતે મુક્ત-સવ<sup>ક</sup>ગ્રપરમાત્મા બની જાય છે. આત્માના સ્વભાવ બંધન વગરના, શુદ્ધ-બુદ્ધ-મુક્ત છે, તેની ઉપાસના કરનાર જીવ બંધનમાં કેમ રહે ? જિનદેવના ભાકતને એટલે કે શહાત્માના ઉપાસકને એવા લય કે શ'કા નથી રહેતી કે 'મારે હજી અન'ત લવ સુધી બંધન રહેશે!" સ્વભાવસન્સુખ થઈને હું માક્ષના પંથે ચડયો ત્યાં હવે અનંત ભલ છે જ નહીં, અલ્પકાળમાં જ મુક્તિ થવાની છે-એમ તે ધર્મી જીવ નિઃશંક હાેય છે. ભવ વગરના ભગવાન જેના અંતરમાં બેઠા, હવે એને ભવ કેવા? ને બાંધનના ભય કેવા? મુક્ત-પરમાત્મા મારા અંતરમાં...મારી ચેતનામાં ભિરાજે છે, તાે હવે મારી ચેતનામાં માહના કે કર્મના બંધન રહી શકે નહિ-અમ ધર્મી નિઃશ'ક છે.

શ્રી માનતું ગસ્વામી પ્રભાવશાળી દિગ બર મુનિ હતા; પ્રસિદ્ધ કથા અનુસાર ઉજ્જૈનના રાજા ભાેજે તેમની શક્તિની પરીક્ષા કરવા તેમને બેડીના બધન બાંધીને જેલમાં પૂર્યા હતા;

[ ४६. आपादकंठ उरु ..

### ( 284 )

भक्तामर-स्तोत्र ]

Ö

Ö

તે વખતે ભગવાન આદિનાથ જિનેન્દ્રની સ્તુતિ કરતાં-કરતાં તેમની બેડીનાં ખંધન તૂટી ગયા ને કર્મના અંધન પણ તૂટી ગયા. તે પ્રસ ગમાં તેમણે ભગવાન ઋષભદેવનું ચિંતન કરીને જે સ્તુતિ કરેલી તે જ આ 'ભક્તામર-સ્તાત્ર.' ધર્માત્મા સાધકજીવાને (તેમજ યમપાલ-ચાંડાલ જેવા મિથ્યાદષ્ટિ જીવાને પણ ) પુષ્ટ્રયયાગે અહારમાં કાેઈવાર આવા અતિશય બની જાય છે, પણ તેમાં મહત્ત્વ ધર્મની સાધનાનું ને ભગવાનના ગુણુમહિમાનું છે, રાગનું કે પુષ્ટ્યનું નહીં. આમ બરાબર સમજીને લેદગ્રાનપૂર્વંક ભક્તિ કરવી જોઈએ. આ વાત જે સમજે તેને વીતરાગ ભગવાન પ્રત્યે ભક્તિ-અહુમાનના ભાવ ઉલ્લસે જ.

માનતુંગમુનિરાજે ભાવભીની જિનસ્તુતિ કરી...અને ચમત્કાર થયેા! એમના બંધનની બેડીઓ સ્વયમેય તૂટી પડી, જેલના દરવાજા ખુલી ગયા. વિશુદ્ધપરિણામના ખળે અશુભકમાંના ઉદય દૂર થયા ને શુલ કર્મોના ઉદય આવ્યા; ઉપસર્ગ ટળ્યા ને જૈનધર્મની મહા પ્રભાવના થઈ. આ બહારના ચમત્કાર કરતાંય ખરા ચમત્કાર તેા અંતરમાં ચૈતન્યની આરાધનાના છે. આરાધના સાથે બહારના આવા અતિશયા તા ધર્માત્માને સહેજે બની જાય છે; ખરી કિંમત આરાધનાની છે. (શ્રીમદ્રાજચંદ્રજીએ કહ્યું છે કે આ સૃષ્ટિને વિષે એવા કાઇ પ્રભાવજોગ-અતિશય કે ચમત્કાર નથી કે જે પૂર્ણપદને પામેલા પરમાત્માને પ્રાપ્ત ન હાય! આમ કહીને તેમણે, ચૈતન્યના પરમાત્મપદ પાસે બહારના પુષ્ટ્યજન્ય અતિશયાનું તુચ્છપણું દેખાડ્યું છે. આત્માની પવિત્રતા પાસે પુષ્ટય તેા પાણી ભરે છે.)

પ્રલા, કાેઈ પૂર્વના પાપકમાંદયને લીધે બહારથી લલે કાેઈ જેલ કે બેડીનું બંધન હાેય, પણ અંતરમાં નિર્દોધ આરાધના વડે અમારા આત્મા ભવની જેલના બધનથી છૂટી

રહ્યો છે; અમારા હુદયમાં આપ બિરાજો છેા, આપની આરાધનાવડે ભવબ'ધન ત્રુટતાં બહારનાં બંધન પણ છૂટી જશે.-આમ જિનલક્ત ધર્માત્મા માક્ષની સાધનામાં નિઃશંક વતે છે. હે ભવ્યજીવે!! આ સ'સારખ'ધનથી છૂટવા તમે પરમ જિનભક્તિ સહિત શુદ્ધાત્માની

ઉપાસના કરા.

[ આ રીતે નવ ભયાનવારક ૯ શ્લાક ભક્તામર-સ્તાત્રમાં પૂરા થયા. ] [ ૪૬ ]

" જિનગુણુચિંતનથી આત્મા સ્વ-સ્વરૂપાન દની શ્રેણીએ ચડતા જાય છે. જેમ દર્પણ હાથમાં લેતાં મુખાકૃતિનું ભાન થાય છે તેમ સિદ્ધ કે જિનેશ્વરના સ્વરૂપના ચિંતનરૂપ દર્પણુથી આત્મસ્વરૂપનું ભાન થાય છે. જિનેશ્વર ભગવાનની ભક્તિથી આત્મશક્તિ પ્રકાશ પામે છે. " — શ્રીમદ્રરાજચંદ્ર : માેક્ષમાળા.

and the line is the set of - \*\* \*\*

[ भक्तामर-स्तोत्र

( १४९ )

मत्तद्विपेन्द्र-मृगराज... ]

(89)

જ્યાં જિનરાજ બિરાજે ત્યાં ભય કેવો?



જે મત્ત હાસ્ત, અહિ, સિંહ, દવાનલાગ્નિ, સંગ્રામ, સાગર, જલાદર, બધ્વેનાથી; પૈદા થયેલ ભય તે ઝટ નાશ પામે, તહારું કરે સ્તવન આ મતિમાન પાટે.

मत्तद्विपेन्द्र – मुगराज – दयानलाहि– संग्राम–वारिधि–महोदर–बन्धनोत्थम्। तस्यासु नाज्ञमुपयाति भयं भियेव यस्तावकं स्तवमिमं मतिमानधोते।।

શ્લાક ૩૮ થી ૪૬ માં, જિનસ્તવન વડે જે જુદાજુદા અનેક ભયાના નિવારણની વાત કરી, તે બધા ભયાના નિવારણની સમુચ્ચય વાત આ શ્લાકમાં છે : હે જિનેન્દ્રદેવ! આ પ્રમાણે જે મતિમાન પુરુષ આપના આ સ્તવનને પઢે છે તેને મદાન્મત્ત હાથી, સિંહ, દાવાનળ, સર્પ, શુદ્ધમૂમિ, શગ્રુસેના, તાફાની સમુદ્ર, જલાદર રાગ કે બેડીનાં બંધન વગેરેનાં જે ભયા, તે પાતે ભયભીત થઈને તુરત જ નાશ પામે છે.

અહા, આપના ભક્તને તાે લય નથી, પણ ઊલ્ટું તે બધા ઉપસર્ગો અને લયા આપની સ્તુતિવડે લયભીત થઈને લાગી જાય છે પરમાત્મા જેના અંતરમાં બિરાજે તેને લય કેવા ? શાસ્ત્રોમાં કહ્યું છે કે સમ્યગ્દષ્ટિજીવા આત્મસ્વભાવમાં નિઃશ'ક હાેય છે તેથી મરણ વગેરે સાત લયથી રહિત હાેય છે; તેમ અહીં કહે છે કે હે દેવ! આપના ભક્ત એટલે કે

[ मत्तद्विपेन्द्र-मृगराज...

### भक्तामर-स्तोत्र ]

Q

આપે કહેલા વીતરાગ ધર્મના ઉપાસક સવે ભયાથી રહિત હાેય છે; ભય પાતે ભયભીત થઈને તેનાથી દ્વર ભાગે છે.-મૃત્યુ પાતે મરી જાય છે. આત્માના વિશુદ્ધપરિણામથી પાપકર્મા દ્વર થઈ જાય છે તેથી અહારમાં પણ ઉપસર્ગજનિત ભય દ્વર થઈ જાય છે; સર્વ ભયાથી રહિત એવા નિરામય માક્ષપદને તે આનંદથી સાધે છે.

( 289 )

આ સ્તાેત્રની શરૂઆતમાં કહ્યું હતું કે જિનદેવને 'સમ્યક્ ' ભાવે પ્રણુમું છું. અને અહીં કહ્યું કે જે ' मतिमान ' છવ આ સ્તવન કરે છે;-મતિ એટલે કે સર્વજ્ઞપરમાત્માની શ્રહા-આળખાણ્પૂર્વક સ્તુતિની આ વાત છે સર્વજ્ઞનું સ્વરૂપ કેવું છે તે આળખતાં વિભાવથી ભિન્ન આત્મા લક્ષમાં આવે છે, એટલે તે મતિમાનજીવ સમ્યક્ત્વાદિ પામીને ભવભચથી છૂટી ભાય છે. સ્તુતિ કરવામાં જો રાગના આદર કે સંયોગની અભિલાષા રાખે તા તે મતિમાન નથી, તેને સાચી સ્તુતિ કરતાં આવડતી નથી. મતિમાન-સુબુદ્ધિ જીવ તો રાગની કે સંચાગની અભિલાષા છાંડીને વીતરાગસ્વભાવની ભાવનાથી જ સ્તુતિ કરે છે; ધન વગેરેની ભાવના તે નથી કરતા. જેના આંતરમાં આવી વીતરાગતાના ઘાલનરૂપ જિનસ્તુતિ છે તેનાથી ડરીને કર્મા દ્વર ભાગી જાય છે; તેને તા કર્માના ડર નથી પણ ઉલટા કર્મા તેનાથી ડરીને દ્વર ભાગે છે. જુઓ, આ ધર્માત્મા-જિનભક્તની નિઃશ'કતા!

ભક્તજનાએ સ્તુતિના ભાવ અરાબર સમજીને આવી જિનસ્તુતિ દરરાજ કર્તવ્ય છે. ઘણા જિજ્ઞાસુ જીવા દરરાજ આ 'ભક્તામર-સ્તાત્ર' ભણે છે-બાેલે છે, પણ તેના અધ્યાત્મ-ભાવા બરાબર સમજીને સ્વાધ્યાય કરે તા ખરા લાભ થાય, ને નિર્ભયપણે માક્ષની સાધના થાય. તેથી આ પ્રવચનામાં શ્રીગુરુએ તેના અધ્યાત્મભાવા ખાલ્યા છે તે જિજ્ઞાસુએ બરા-બર સમજવા યાગ્ય છે.

હવે અ'તિમ શ્લાકમાં સ્તાત્રનું ફળ ખતાવીને ઉપસંહાર કરે છે. [ ૪૭ ]

અરે, સર્વગુણુસમ્પન્ન ભગવાનના કલ્પનાતીત અન'ત ગુણેાનું આલેખન કરતાં-કરતાં આ નાનકડી લેખણી હવે ગભરાય છે ને થાકી જાય છે. ' અરે લેખણી ! તું મત ગભરા ! ભગવાનના એક ગુણુનું નામ પણ તારી જીભે આવ્યું તા તું ધન્ય બની ગઈ ! '

THE DI REAL TRANSPORTED BY THE REAL PROPERTY AND THE

[ भक्तामर-स्तोत्र

( 986 )

(86)

स्तोत्रस्रजं तव... ]

ઉત્તમ ફળની સ્**ચનાપૂર્વ ક સ્તાેત્રના ઉપસંહાર** [ પરમાત્માની સાચી સ્તુતિ કરનાર પાેતે પરમાત્મા બની જાય છે ]



આ સ્તાત્ર–માળ તુજના ગુણથી ગુંથી મેં, ભક્તિથકી વિવિધ વર્ણુ રૂપીજ પુષ્પે; તેને જિનેન્દ્ર! જન જે નિત કંઠ નામે, તે 'માનતુંગ' અવશા શિવલક્ષ્મી પામે.

स्तोत्रस्नजं तव जिनेन्द्र गुणैः निबद्धां भवत्या मया रूचिरवर्ण विचित्र पुष्पाम् । धत्ते जनो य इह कंठगतां ग्रजस्न तं मानतुंगं अवशा समुपैति लक्ष्मीः ।।

આ અંતિમ શ્લાેકમાં સ્તાેત્રના ઉપસંહારપૂર્વંક તેનું ઉત્તમ ફળ પણ દેખાડતાં, પ્રસન્ન તાથી સ્તુતિકાર કહે છે કે : અહા જિનેન્દ્રદેવ ! મેં આપના ઉત્તમગુણાવડે આ સ્તુતિમાળા ગુંથી છે, તે વિવિધપ્રકારનાં સુંદર શબ્દ-અલંકારા તેમજ દેશંતાેરૂપ રંગબેરંગી સુગંધીપુષ્પાથી શાંભે છે. આપના ગુણાના સ્તવનરૂપ આ માળાને (ભક્તામરસ્તાેત્રને) જે કંઠસ્થ કરીને સદાય હૂદયમાં ધારણ કરે છે તે મહાનુભાવને ('માનતુંગ'ને અર્થાત્ <sup>9</sup>્રષ્ઠ મનુષ્યને) સ્વાધીનપણે ઉત્તમ માક્ષલક્ષ્મી પ્રાપ્ત થાય છે; અંતરમાં તો તે માક્ષલક્ષ્મીને પામે છે ને બહારમાં ઈન્દ્રપદ-તીર્થંકરપદ વગેરે પુષ્ટયલક્ષ્મીને પામે છે. ભક્તને માટે 'मાનતુંગ' શબ્દના પ્રયાગ કરીને આ શ્લોકમાં અલંકારિક રીતે સ્તુતિકાર-સુનિરાજે પાતાનું નામ પણ ગુંથી દીધું છે.

[ भक्तामर स्तोत्र

स्तोत्रस्नजं.... ]

જુઓ તો ખરા, પરમાત્માના શુણે પ્રત્યે ધર્માત્માને કેવેા ઉલ્લાસ લગે છે! સ્તુતિકાર કહે છે કે હે દેવ! આ સ્તુતિ મે' આપના શુણે વડે ગ્ર્'થી છે. આપના આત્મામાં જે અદ્દુભુત ચૈતન્યબગીચા ખીલ્યા છે તેમાંથી શુણુરૂપી પુષ્પા ચ્ર'ટી ચ્ર'ટીને, ભક્તિરૂપ દારામાં પરાવીને, મે' આ સ્તુતિમાળા બનાવી છે; સર્વજ્ઞતા, અતીન્દ્રિય આનંદ, વીતરાગતા વગેરે આપના શુણા પ્રત્યે પ્રમાદ આવતાં મે' આ સ્તુતિ રચી છે. આપના પવિત્ર શુણારૂપી કૂલડાં વડે ગ્ર'થાયેલી આ મ'ગળ-સ્તુતિમાળા જે ભવ્યજીવ પાતાના ક'ઠમાં ધારણ કરશે એટલે કે ક'ઠસ્થ કરશે તથા હૃદયમાં આપનાં શુણાને ધારણ કરશે, તે ભવ્ય-' માનતુ'ગ ' ( બ્રષ્ઠમતુષ્ય ) ઈન્દ્રપદ, તીથ'કરપદ વગેરે ઉત્તમ પુણ્યવિભૂતિપૂર્વ'ક કેવળજ્ઞાનાદિ સ્વાધીન માક્ષલક્ષ્મીને પામશે. આપના લેભવરૂપ સ્વાધીન કેવળજ્ઞાનલક્ષ્મી પણ તે ઉત્તમ ધર્માત્મા પાસે દેાડતી આવશે. માક્ષલક્ષ્મી-કેવળજ્ઞાનલક્ષ્મી તે સ્વાધીન છે, આત્મામાંથી જ પ્રગટે છે; અને ઈન્દ્રપદની લક્ષ્મી કે સમવસરણાદિ તીર્થ'કર-પદની લક્ષ્મી તે તેા કર્માના ઉદયને આધીન છે, તે સ્વાધીન નથી, આત્મામાંથી પ્રગટેલી નથી. આવા વિવેકપૂર્વ'ક આ સ્તુતિ કરી છે.

જેમ વસ'તઋતુમાં આંબાના ઝાડ ઉપર માર દેખીને કાયલ પ્રસન્નતાથી ટહૂકી ઉઠે તેમ આપનાં ગુણા દેખતાં મારુ' અ'તર ભક્તિથી ટહૂકી ઊઠવુ' તેથી આ સ્તુતિ રચાઈ ગઈ છે. આપના ગુણાના મહિમા જ આ સ્તાત્રમાં ભર્ચા છે. તે ગુણાના મહિમાને જે પાતાના અ'તરમાં ધારણ કરે છે તેને સ'સારનાં સવે' વિધ્ના દ્વર થાય છે...ને તે શીઘ માક્ષલક્ષ્મીને પામે છે. આ રીતે પરમાત્મસ્તુતિનું ફળ પરમાત્મપણું છે. જે સમ્યક્ષાવે પરમાત્મગુણાનું સ્તવન કરશે તે પાતે પરમાત્મા થઈ જશે.

– આવા મ'ગળપૂર્વ'ક ઝાબભદેવપ્રભુની સ્તુતિરૂપ આ ભક્તામરસ્તાેત્ર પૂરું થાય છે. [ ધર્મા<sub>ત</sub>મા–શ્રોતાજનાે વડે શ્રી દેવ–ગુરુના જયજયકારપૂર્વ'ક જિનભક્તિના આનંદમય વાતાવરણ વચ્ચે ભક્તામરસ્તાેત્ર પર શ્રીગુરુકહાનના પ્રવચનાે પૂર્ણ થયા. ]



# (૧૫૦) સમંતભદ્ર-સ્વામીનું વ્યસન !

-

વાત વાંચીને ભડકશા મા ..સાચી વાત છે: તેમને એક 'સુંદર વ્યસન' હતું. તેઓ જ પાતે કહે છે કે 'હે ભગવન્! મને જે વ્યસન છે તે આપની સુંદર સ્તુતિ રચવાનું જ છે. જિનેન્દ્રભગવાનની સ્તુતિના પ્રસ'ગ આવે ત્યાં તેમના હૃદયના તાર અણુઝાણી ઊઠતા. જિનદેવ પ્રત્યે તેમને એવી લગની હતી—કે જિનભક્તિને માટે પાતાની જાતને જ સમર્પણ કરી દીધી હતી. તેમના જ શબ્દોમાં જોઈએ તાે, 'સ્તુતિવિદ્યા' શ્લાક ૧૧૪ માં વીરનાથ જિનેન્દ્રને સંખાધીને તેઓ કહે છે કે—

सुश्रद्धा मम ते मते स्मृतिरपि त्वय्यर्चनं चापि ते । हस्तावंजले कथा–श्रुतिरतः कर्गोंऽक्षि संप्रेक्षते ।। सुस्तुत्या 'व्यसनो' शिरो नति परं सेवेदशी येत ते । तेजस्वी सुजनोहमेव सुक्रती तेनैव तेजःवते ।।

હે ભગવન્! મારી સુશ્રહા આપના મતમાં છે, મારી સ્મૃતિ પહ્યુ સદા આપતું જ સ્મરણ કરે છે, હું પૂજન પછુ આપતું જ કરું છું, મારા હસ્ત આપને જ અંજલિ જોડવા માટે છે, મારા કાન આપની જ કથા સાંભળવામાં લીન રહે છે, મારી આંખ આપના જ સુંદર રૂપને દેખ્યા કરે છે, અને મને જે વ્યસન છે તે આપની સુંદર સ્તુતિઓ રચવાતું જ છે; મારું શિર પણુ આપને જ નમવામાં તત્પર છે.—હે પ્રભાે! આમ સવર્ધ પ્રકારે હું આપતું આરાધન કર્યો કરું છું.—તેથી હે તેજપતે! હે કેવળજ્ઞાની પ્રભાે! હું તેજસ્વી છું, સુજન છું અને સુકૃતી છું.

( જુએા : શ્રી કાનજીસ્વામી-અભિનંદન ગ્રંથ પાનું ૨૧૭ )

## ભક્તામર-સ્તોત્રની રચનાનાે ઇતિહાસ

આ સ્તાેત્રની રચના બાબતમાં પર પરાગત બે પ્રકારની કથાએા વિવેચનકારા લખે છે; બ નેમાંથી કાેઇમાં સંપૂર્ણ પરિચય મળતા નથી.

એક મત પ્રમાણે માલવ-ઉજ્જૈનના રાજ ભાેજ તથા કવિ કાલિદાસની સાથે આ સ્તાેત્રની રચનાના પ્રસ'ઞના સંબ'ધ છે અને બીજી કથા પ્રમાણે કાશીના રાજા હર્ષદેવ તથા કવિ બાણ અને મચુરની સાથે આ સ્તાેત્રની રચનાના પ્રસ'ગના સ'બ'ધ છે. અ'ને મતના વિવેચકાે એક વાતમાં સહમત છે કે શ્રી માનતુંગ-મુનિરાજે જૈનધર્મના પ્રભાવ પ્રસિદ્ધ કરવા માટે વીતરાગદેવની સ્તુતિરૂપ આ સ્તાેત્ર, બેડીથી બંધાયેલી દશામાં રચ્ચું છે ને સ્તાેત્રના પ્રભાવે તેમની બેડીનાં બ'ધન તૂટથા છે. [ ૪૮ દરવાજા કે ૪૮ તાળાની અંદર કઈ રીતે પૂર્થા હાય, તેના મેળ ખાતા નથી; બહુ તા તેમને જે બેડીથી બાંધવામાં આવ્યા હાય તેમાં ૪૮ અ'કાેડા હાય! એમ બની શકે. જો કે ભાજ કે બાણ જેવા વિદ્વાન રાજા, માત્ર ચમત્કાર જોવાના પાતાના શાખને ખાતર નિર્દોધ-વીતરાગી જૈનમુનિરાજને બેડીથી બાંધીને આવે ઉપદ્રવ કરે કે કેમ—એ વાત પણ વિચારવા જેવી છે. ] સાચી હકીકત જે હાય તે, -પણ આવી વાતાેને લીધે રતાેત્રના પ્રભાવ ખૂબ જ પ્રસિદ્ધ થયા. આપણને તેના ઇતિહાસનું બહુ મહત્ત્વ નથી, આપણને તા વીતરાગદેવની સ્તુતિમાં રહેલા અધ્યાત્મભાવાનું મહત્ત્વ છે -જે સમજવાથી ભાત્મા કલ્યાણમાર્ગમાં આવે છે ને સંસારના ઉપસગેથી બા અ છે.

વિક્રમ સંવતની ૧૧ મી સહી; ઉજ્જૈન નગરી ને ભાેજરાજાના દરખાર; તેમાં કાલિદાસ વગેરે વિદ્વાના બેઠા હતા.

જિનભક્ત એક શેઠ તેના બાળક સહિત રાજદરબારમાં આવ્યા. બાળકના હાથમાં એક પુસ્તક હતું.

રાજાએ પૂછ્યું : આ બાળક શું પઢે છે ?

- શેઠ કહ્યું : હજી તેના અભ્યાસની શરૂઆત છે, ને આ 'નામમાલા' પઢે છે.
- રાજા આશ્ચર્ય પામ્યા ને કહ્યું-મેં તાે આ 'નામમાલા' પુસ્તકનું નામ આજે જ સાંભળ્યું. તેના રચનાર વિદ્રાન કાહ્યુ છે?
  - શેઠે જેન-વિદ્વાન કવિ-ધન જયનાે પરિચય આપ્યા, ને આવા ધૂરધર વિદ્વાન તે ઉજજૈન નગરીની શાભા છે એમ કહ્યું.

રાજા ભાેજ એ સાંભળીને પ્રસન્ન થયા; પરંતુ કવિ કાલિદાસથી તે સહન ન થયું, તેણે કહ્યું: મહારાજ, ધનંજયમાં વળી વિદ્વત્તા કેવી ? આ પુસ્તક તા મારું બનાવેલું છે ને તેનું ખરું નામ 'નામમંજરી ' છે. રાજાએ તપાસ કરતાં અંતે કાલિદાસની વાત ખાેઠી પડી, ને તે રચના ધનંજય કવિની સાબિત થઈ. [આ 'નામમાલા ' કાેઈ ધાર્મિક વિષયના ચ'થ નથી પરંતુ તેમાં એક જ વસ્તુનાં અનેક નામાનું વિદ્વત્તાપૂર્ણુ વર્ણુન છે. તે પુસ્તક હિંદીમાં પ્રગટ થઈ ગયું છે. આ ધનજયકવિએ એક ભાવગ'ભીર જિનેન્દ્રસ્તુતિ રચેલ છે જે 'વિષાપહાર-સ્તાત્ર' તરીકે પ્રસિદ્ધ છે; પ્રસિદ્ધ કથાનુસાર તે સ્તાત્રના પ્રભાવથી, સર્પદ'શને કારણે અચેત થયેલા તેના પુત્રનું વિષ ઊતરી ગયું હતું.]

અ'તે રાજાએ તેમને બેડીથી બાંધીને જેલમાં પૂર્યા ને તાળા લગાવ્યા.-તે પ્રસ'ગે ધ્યાનમાં ભગવાન આદિનાથને ચિંતવીને મુનિરાજે मक्तामर શબ્દથી શરૂ કરીને જે મહાન સ્તુતિ કરી....તે જ આ ભક્તામર-સ્તાત્ર! અને તે વખતે સ્તુતિના પ્રભાવે (પુષ્ટ્યાની ઉદ્ધરાણા થતાં) તાળા ખૂલી ગયા, બેડીઓ તૂટી ગઈ. મુનિરાજ મુક્ત થઈને બહાર આવ્યા. ને ચારેકાર જૈનધર્મના જયજયકાર થઈ ગયા.

અહાે દેવ ! માટા મુનિવરાએ પણ આપની પાસે બાળક જેવા બનીને સ્તુતિ કરી છે; અને હું તાે એ મુનિવરા પાસેય બાળક છું, છતાં આપના ગુણા પ્રત્યેની ભક્તિ મને આપની સ્તુતિમાં પ્રેરી રહી છે. પ્રભાે, ભક્તિદ્વારા હુદયમાં આપના પ્રવેશ થતાં નિર્બળ પણ સખળ બની જાય છે ને અલ્પ શક્તિવંત સાધક પણ પાતાને પરમાત્મસ્વરૂપ અનુભવવા લાગે છે.

the mark of a wold, and a witt \* and all we manded a star a with

## \* ભ ક્રા હે દયના રણ કાર \*

膏

- \* સ્તુતિ કરનાર માટા ઇન્દ્ર-સુનીન્દ્ર હાે કે નાના શ્રાવક-ગૃહસ્થ હાં, પણ સ્તુત્ય (ઇગ્ટિદેવ) તાે ખધાના એક જ છે, તેથી સ્તુતિનાે ભાવ પણ બધાને એક જાતનાં છે; એટલે સમ્યક્ સ્તુતિ કરતાં સુસુક્ષુ ગંતરમાં એવી ઊર્મ જાગે છે કે સ્તુતિ કરનારા માત્ર માનતું ગસ્વામી એકલા જ નહિ, તેમની સાથે આપણે પણ સ્તુતિ કરનારા છીએ.
- \* હે ઈન્દ્રરાજ! તમારી જેમ અમારી પાસે ભલે હજાર હાથ, હજાર જીભ કે હજાર આંખા કરવાની શક્તિ ન હાેય, પણુ સર્વજ્ઞની સ્તુતિ માટે (-સર્વજ્ઞસ્વભાવની આરાધના માટે) કાંઈ હજાર હાથ કે હજાર આંખની જરૂર નથી, તેને માટે તા સમ્યક્ મતિ-શ્રુતદ્વારા થતી સ્વાનુભૂતિ એક જ બસ છે.
- \* સર્વજ્ઞની ઉપાસનાનું સાધન કાંઈ હાથ-પગ-જીભ કે આંખ નથી (કેમકે સર્વજ્ઞ તે ઇન્દ્રિયના વિષય નથી), અરે, રાગવડે પણુ તે ઉપાસના નથી થતી; તે ઉપાસનાનું ખરું સાધન તા સમ્યક્ચેતના-શ્રદ્ધા-સ્વાનુભૂતિ છે; તેના વડે સ્તુતિ કરનાર સ્તુતિકાર પોતે સ્તુત્ય જેવા જ બની જાય છે, ઉપાસક પાતે ઉપાસ્ય જેવા બની જાય છે, સાધક પાતે સમ્યક્ચેતા જ બની જાય છે, લપાસક પાતે ઉપાસ્ય જેવા બની જાય છે, સાધક પાતે સાધ્ય જેવા બની જાય છે, સાધક પાતે ભગવાન બની જાય છે. આ જે સાધમની આશ્ચર્યકારી વિશેષતા છે; આ જ માક્ષની સિદ્ધિના અમાઘ મંત્ર છે.
- \* આ રીતે સમ્યક્સાવ વડે પ્રણામ કરીને પરમાત્મા આદિનાથને પાતાના હૃદયમાં ઊતાર્યા છે. પરમાત્માને હૃદયમાં લાવવા માટે ધર્માત્માને જેલના બધ્ધન નડી શકતા નથી; કાળી કાટડી વચ્ચે પણ પરમાત્માને નિજઅ તરમાં ધ્યાવી શકાય છે.
- \* કાેઈ કહે-તમે તાે રાગી ને માેહી છાં, તાં નિર્માહી-વીતરાગી-પરમાત્માની સ્તુતિ કેવી રીતે કરશા ? તાં સાધક કહે છે કે, માહ અને રાગથી ભિન્ન એવી સમ્યક્-ચેતના મારી પાસે છે, તેના વડે હું પરમાત્માની સ્તુતિ કરીશ મારી ગ્રાનચેતના ભલે નાની, પણ પરમાત્માને શ્રહા-ગ્રાનમાં લઈને તેની ઉપાસના કરવાની મારી ચેતનામાં તાકાત છે. હે ભાઈ! તને રાગ દેખાય છે પણ એકલા રાગથી અમે ભક્તિ નથી કરતા, તે જ વખતે રાગ વગરની ગ્રાનચેતના વડે અમે સર્વગ્ર-પરમાત્માની ( તેમના જેવા ગ્રાનસ્વ- ભાવની ) સ્તુતિ-ઉપાસના કરીએ છીએ. વાહ, સાધકની આ દશાને વિરલા જ આળખે છે; જે આળખે છે તે પોતે ભેદગ્રાન વડે સાધક થઈ જ જાય છે. અહા, મારા હૃદયમાં પરમાત્મા (પરમઆત્મરવભાવ) બિરાજમાન છે પછી મને કાને ભય ? ને શેની ચિંતા !! પ્રભા, હવે માહરૂપી સિંહથી અમે ડરતા નથી, આપની પરમાર્થસ્તુતિના બળે અમે તે માહને તાડી નાંખશુ' ને આપના જેવા પરમાત્મા બની જશુ'.

- - ----





અહા, ઇન્દ્રાણી આપને એક ક્ષણમાત્ર ગાદમાં લઈને આપના સ્પર્શે ધન્ય બને છે ને નિયમથી માક્ષગામી થઈ જોય છે...તાપછી—

હે દેવ ! આપને સર્વજ્ઞ∸પરમાત્મા તરીકે આળખીને હૃદયમાં સદાય સ્થાપનારા અમારા જેવા ભવ્યાત્માઓ શું ધન્ય અને માક્ષગામી નહીં ખને ! '–જ રૂર ખનશે.'

Har freit 180